



# ्**पुराणम्** PURĀŅA

(Half-yearly Bulletin of the Purana-Department)

With the financial assistance from the Ministry of Education,

Government of India

VASANTA PAÑCAMÍ NUMBER

आत्मा पुराणं वेदानाम्

10504



ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST FORT, RAMNAGAR, VARANASI

#### सम्पादक-मण्डल

डा॰ रामकरण शर्मा सहिशक्षापरामर्शदाता, शिक्षामन्त्रालय तथा निदेशक, केन्द्रीय संस्कृत-संस्थान, नयी दिल्ली

डा॰ रामचन्द्र नारायण दाण्डेकर भण्डारकर प्राच्यशोधसंस्थान, पूणे

#### EDITORIAL BOARD

Dr. R. K. Sharma

Joint Educational Advisor (Skt.), Govt. of India and Director, Kendriya Sanskrit Sansthana, New Delhi.

Dr. R. N. Dandekar Bhandarkar Oriental Research Institute, Pune

#### EDITOR

Ram Shankar Bhattacharya M.A., Ph.D., Vyakaranacharya

#### ASSOCIATE EDITORS

Ganga Sagar Rai, M. A., Ph. D. Giorgio Bonazzoli, M. A. (Milan), M. Th. (Rome) Shrish Chandra Datta, M. A., Dip. Ed. (Edin.).

### लेखेपु प्रतिपादितानि मतानि लेखकैरेवाभ्युपगतानि; न पुनस्तानि सम्पादकेन न्यासेन वाभ्यु पगतानीति विज्ञेयम् ।

Authors are responsible for their views, which do not bind the Editors and the Trust.

Authors are requested to use Devanāgari characters in writing Sanskrit ślokas and prose passages. They are also requested to follow the system of transliteration adopted by the International Congress of Orientalists at Athens in 1912  $[\pi=r; \pi=c; \pi=ch \ \epsilon=t; \pi=s; \tau=s]$ .

Traditional Sanskrit scholars are requested to send us articles (i) dealing with the religious & philosophical matters in the Purāṇas and (ii) explaining the obscure & difficult passages in the Purāṇas.

# पुराणम्—PURAŅA

| Vol. | XXV | [., No. | 1] |
|------|-----|---------|----|
|------|-----|---------|----|

[February 7, 1984

## वसन्तपञ्चम्यङ्कः

### Contents—लेखसची

|    | 9                                                                                                 |       |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | 22-2                                                                                              | Pages |
| 1. | देवीस्तोत्रम् with Notes<br>By <i>Dr. Ram Shankar Bhattacharya</i>                                | 1-10  |
| 2. | सरस्वती-वन्दना                                                                                    | 10    |
| 3. | Devi-purāṇa on Indian Art<br>[देवीपुराणोक्तं भारतीयकलाविवरणम् ]                                   | 11-20 |
|    | By Dr. Manabendu Banerjee; Dept. of Sanskrit, Jadavpur University, Calcutta-700032                |       |
| 4. | The Nārada-purāṇa on Bauddhālaya<br>[बौद्धालयविषयकं नारदपुराणवचनम्]                               | 21-32 |
|    | By Dr. (Smt.) Krishna Kanti Gopal;                                                                |       |
|    | Dept. of Ancient Indian History and Culture,<br>Women's College, B.H.U. (Varanasi).               |       |
| 5. | Prakṛtilaya in the Purāṇas<br>[पुराणवर्णितः प्रकृतिलयः]<br>By <i>Dr. Ram Shankar Bhattacharya</i> | 33-39 |
| 6. | A few Purāṇic passages and views wrongly understood by modern scholars                            | 40-62 |
|    | [पुराणप्रयुक्तराब्दार्थविषये पौराणिकमतविषये च<br>व्याधनिकानां विष्ठणां केचन प्रमादाः]             |       |

| 7. | A note on the Javanese Brahmāṇḍa-purāṇa in the light of Prasat Kanol Dom Inscription of Indravarman [इन्द्रवर्मसंबन्धि-'प्रसत्केनोलडोम' शिलालेखानुसारिणी जावादेशीयब्रह्माण्डपुराणविषयिणी टिप्पणी] By Smt. Anamika Ray; Research Fellow, Dept. of Ancient History, Allahabad University. | 63.   |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 8. | Importance of the Sāmaveda<br>[मामवेदस्य महिमा]<br>By Dr. Ganga Sagar Rai<br>All-India Kashiraj Trust                                                                                                                                                                                   | 68-   |
| 9. | Activities of All-India Kashiraj Trust                                                                                                                                                                                                                                                  | 71-7  |
| 1. | संस्कृतखण्डः<br>पुराणानां नूनमागममूलकत्वम्<br>श्रोत्रजवत्लभद्विवेदः, शास्त्रचूडामण्याचार्यः<br>सम्पूर्णानस्द-संस्कृत-विश्वविद्यालयः                                                                                                                                                     | 3-1   |
| 2. | आङ्गलभाषानिबद्धानां लेखानां संक्षेपाः                                                                                                                                                                                                                                                   | 16-24 |
| 3. | सर्वभारतीयकाशिराजन्यासकार्यविवरणम्                                                                                                                                                                                                                                                      | 25-32 |
| 4. | मानसल्ण्ड:                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1-60  |

# देवीस्तोत्रम्

ब्रह्मोवाच—

जाने देवीमीदृशीं त्वां महेशीं क्रीडास्थाने स्वागतां भूतलेऽस्मिन् । शत्रुस्त्वं वै मित्ररूपा च दुर्गा

शत्रुस्त्वं वे मित्ररूपा च दुर्गा दुर्गम्या त्वं योगिनामन्तरेऽपि॥४॥

एकानेकासूक्ष्मरूपाविकारा ब्रह्माण्डानि कोटिकोटीः प्रसूषे। कोऽहं विष्णुः कोऽपरो वा शिवाख्यो देवाश्चान्ये स्तोतुमीशा भवेम॥५॥

त्वं वे स्वाहा त्वं सुधा त्वं च वौषट् त्वं चोङ्कारं त्वं च लज्जादिबीजम्।

त्वं वे स्त्री च त्वं पुमान् सर्व्ररूपा त्वां संनत्वा बोधये नः प्रसीद ॥ ६ ॥

त्वं वे व्रर्षो देवता कालरूपा त्वं वे मासस्त्वमृतुश्चायने हे।

कृब्यं भुङ्के त्वं यथा वै स्वधाख्या तद्वत् स्वाहा हव्यभोक्त्यम्ब देवि ॥ ७॥

त्वं वे देवाः शुक्कपक्षेषु पूज्या स्त्वं पित्राद्याः कुष्णपक्षे प्रपूज्याः।

त्वं वे सत्यं निष्प्रपञ्चस्वरूपं त्वां नत्वाहं बोधये नः प्रसीद॥८॥

द्वारेणार्केणायने त्वाद्यके त्वां मुक्ति यान्ति त्वत्यद्घ्यानयोगात्। चन्द्रद्वारेणायने त् दितीये उच्चैर्नीचं नीचमुच्चैश्च कर्तुं चन्द्रं चाकैं त्वं विधातुं समर्था। तत्राकाले शक्तिरूपा भव त्वं त्वां नत्वाहं बोधये तत् प्रसीद॥१०॥

त्वं वै शक्ती रावणे राघवे वा छद्रेन्द्रादौ मय्यपेहितस्त या च । सा त्वं शुद्धा राममेकं प्रवर्त तत् त्वां देवों बोधये नः प्रसीद ॥ ११ ॥

ः (बृहद्ध्मप्रुराण, पूर्वखण्ड २२।४-११)

# NOTES ON THE DEVI-STOTRA

The devas being afflicted by Rāvana extolled Devi. Being pleased Devi appeared before them in the form of a kumārī (maiden) and advised them to worship Durgā, so that she, being awakened, could enable Rāma to kill Rāvaṇa. Accordingly Brahmā with the devas came to the earth and found a little girl sleeping on the leaf of a Bilva tree. Brahmā recognised the girl as an incarnation of Devi and extolled her by uttering this stotra. Though it was not the proper time (akāla) for worshipping Durgā yet she came to be aroused by this eulogy and consequently Rāma, being favoured by the grace of Devi, became highly powerful and killed Rāvaṇa; see Kālikā-p. ch. 60 also.

The aforesaid eulogy in the Salini metre contains a few expressions on Vedic and Tantric matters which deserve to be explained.

The eulogy contains the sentence त्वाकाले शक्तिस्पा भव त्वम् (verse 10). It shows that Brahmā worshipped Devī in akāla (improper time). The time was not proper since the worship was

performed in Asvina', a month which falls in the Daksina ayana' ('sun's progress south of the equator'). Since Daksina ayana is regarded, as the night of gods (उद्यापनं देवाना दिनं दक्षिणायनं राजि:) worship of gods is prohibited in this period'. The Br. Dh. P. says that Brahmā's worship was performed on the ninth tithi of the dark half of Asvina (1.22.15) and it continued till Rāvana was killed on the ninth tithi of the bright half. The Purana further states that the davas after worshipping Devi in akāla assumed human forms and promulgated Devi's worship on the earth (1.22.40-41).

It is to be noted in this connection that in the Rāmāyana there is no mention of Devi-worship. The Rāmāyana says that Rāma muttered Ādityahrdaya (Yuddha 105) so that he could kill Rāvana. Rāma's performing the Navarātra vrata (a vow connected with Bhagavatı) in the month of Āsvina has however been described in Devi-bhāgavata 3.28-30.

(Verse 4) Brahma means to say that the earth is the playground of Devi, who is both a friend and a foe. He asserts that it is even difficult for yogins to meditate on her.

Devi is called here mahesi. The Devi-p: says: Since Devi is born of Mahadeva, since she is held in high esteem by the great;

- According to the Br. Dh. P. (1.22.25, 49) and the Kālikāp. (62.28) Rāvana was killed on the शुक्रनवमीतिथि of Āsvina.
- 2. The Vayu-p. enumerates the months of the two ayanas in the following order: तपस्तपस्यी मधुमाधवी च शुक्रः शुनिश्चायन- मुत्तर स्मात्। नभी तभस्योऽथः इषुः सहोजः सहस्याविति दक्षिणः स्यात्। (50-202).
- 3) रात्रावेव महामाया ब्रह्मणा बोधिता पूरा (कालिकापु. 60.26) इत्यत्र रात्रिपदम्, अकाले ब्रह्मणा बोध इति मन्त्रेलिङ्ग अकालपदं च दक्षिणायनपरम्, देवाना रोत्रित्वात (Directional of Sulapani, p. 6). See also Tithitattva of Raghunandana for a similar view (अष्टाविशतितत्त्वम्, p. 29). "Since Devi was worshipped in autumn, she was called Sarada (श्रत्काले पुरायसमान नवस्या बीधिता सुरै: 1 शारदा सा समाख्याता पीठे लोके च नामतः (Kali-purana

and since she is the wife of Mahesa, she is called Mahesa. The view that the earth is the play-ground of Devi is in consonance with the doctrine of the Tantras that the creation is nothing but līlā (sport) of Devi.

Devi is called Durgā, a name which has been explained in more than one way: (i) on account of killing the demon Durgama (Saptasati 11.45-46a); (ii) on account of killing the demon Durga (Kāsikhaṇḍa 72.61); (iii) on account of rescuing or delivering her devotees from distress or danger<sup>5</sup>.

Grammatically the word durgamā is preferable to durgamyā; see Pāṇini 3.3.126. For an idea similar to that expressed in the 4th foot of this verse, see Mahānirvāṇātantra 5.138 which describes the dheya-rāpa of Devi as 'अगम्य योगिमि गीम्यं कृष्टेबंदुसमाविभिः'.

The view that Devi is both a friend and a fee is based on the Sakta doctrine that one may attain emancipation or remains in bondage through the pleasure (prasāda) or displeasure of Devi respectively. This is the reason for regarding Devi as vidyā as well as aviayā<sup>b</sup>.

(Verse 5) Devi is described as immutable, one as well as many; she creates innumerable cosmic eggs; gods are said to be incapable of extolling her.

- 4. महादेवात् समुत्पन्ना मह्द्भियंत बाद्ता । महेंशस्थ वैधूर्यस्माद् महेशी तेन सा स्मृता ।। (Devi-p. quoted in the bhāṣya on the Lalitā-sahasranāma, p. 189). The printed Devi-p. reads: महादेवात् समुत्पन्ना महान्ते वीक्ष्यते येतः । महिश्वंगी तेनुर्यस्या माहेशी तेन सा स्मृता ।। (17.84). The reading appears to be slightly faulty.
  - 5. दुर्गात्तारयसे दुर्गे तत्त्वं दुर्गा स्मृता बुधैः (Virața-p. 6.20); see also सुबलादियये दुर्गे तारिता रिपुसंकटे । देवाः शकादयो येन तेन दुर्गी प्रकीतिता ॥ (Devi-p. quoted in the bhāṣya on the Lalitā-sahasranāma, p. 66). The verse is not found in the नामनिर्वचनाध्याय (ch. 37) of this Purāṇa.
  - 6. Cp. विद्याविद्यति देव्या हे रूपे जानीहि पायिव। एकया मुख्यते जन्तुरन्यया बच्यते पुन: ॥ (Devi-bhāgavata); सा विद्या परमा मुक्तेहेंतुभूता सनातानी । संसारबन्धहेतुम्र सौव सर्वेश्वरेश्वरी ॥ (Saptaéatì 1.58),

The view that Devi is one and many (i. e. she has many forms, incarnations or aspects) is repeatedly stated in the Puranas and Tantras. Devi-p. 37.90 affords some reasons for using the words skā and bahurāpā to her?. Devi is said to assume many forms (which are regarded as her vibhātis) whenever required; vide Saptisati 10.2-5. For an elucidation of the idea stated in एकावैकायुक्षमञ्जाविकाय, see the Mahābhāgavata, ch. 2.

The reading ब्रह्माण्डानि कोटिकोटी: is grammatically indefensible; it requires to be corrected to ब्रह्माण्डानां कोटिकोटी:.

That the cosmic eggs (brahmāṇḍas) are innumerable is an established view of mokṣadāstra. Philosophers assert that since a cosmic egg has an end and since its material cause is inexhaustible and immeasurable, there are countless cosmic eggs. The view is found in the Purāṇas also.8

(Verse 6) Brahmā identifies Devī with svāhā, sudhā, vauṣat, oṅkāra and bījamantra hrim; she is said to be both a man and a woman and to possess all forms.

The first half of the verse reminds one of the verse त्वं स्वाहा त्वं स्वाहा त्वं स्वाहा त्वं ह्व वषट्कारः स्वरात्मिका। मुघा त्वमक्षरे नित्ये त्रिधामात्रात्मिका स्थिता। (Saptasati 1.54). Svāhā is the mantra which is uttered at the time of offering oblation to gods. Sudhā is nector. Vausat is the well-known expression used at the end of a large number of Tāntric mantras. It was deemed so important that a separate name was given to it (वौषडितिशब्दस्य त्रिनयनैति संज्ञा नामपारायणे प्रसिद्धा) (Bhaşyā on Lalitāsahasranāma, p. 114). Vauṣat is used in Vedic sacrificial acts also.

एका गुणात्मा त्रैलोक्ये तस्मादेका सा उच्यते (37.90); बहूति यस्या रूपाणि चराणि च स्थिराणि च । देवमानुषतीर्थानि बंहुरूपा तथाह्युमा ॥ (37.71). See also Devi-p. 37.34 (अरूपा परभावत्वाद् बंहुरूपा क्रियात्मिका) and 37.93-94 (एका सा तु पृथक्त्वेन शिवा सर्वत्र विश्रुता ॥ यथा तु व्यज्यते वर्णीविचित्रैः स्फिटिको मणिः । तथा गुणवकाद् देवी नानाभावेषु वर्ण्यते ॥)

क्षण्डानामीदृशानां तु कोट्यो जेयाः सहस्रशः ॥४७। सर्वगत्वात् प्रधानस्य तियं गूर्ध्वमधस्तथा । अण्डेष्वेतेषु सर्वेषु भुवनानि चतुर्दश ॥ (Linga-p. 1. 53. 47b-48); कोटिकोटियुतान्यत्र चाण्डानि कथितानि तु (Linga-p.

Sometimes vaṣatkāra is used to refer to vauṣat; see Pāṇini 1.2.35; वषट्शब्देन वीषट्शब्दो लक्ष्यते, Kāśikā; see also Padamañjari on 1.1.35 (वषट्शब्दोऽयं मन्त्रबाह्मणयोः कल्पस्त्रेषु वीषट्शब्दे निरूदः). Vauṣat is usually uttered in yājyā and other mantras. Its efficacy has been stated in various works; see Ai. Br. 11.6; Āśva. Śr. Sū. 1.5.18. In Tāntric: tradition vaṣat and vauṣat are two distinct mantras (वषड्-हुं-वीषडन्तां च फडन्तं योजयेत् ).

Onkara is to be taken in two senses: the letter (varna) om and the utterance of om (Medhātithi on Manu 2.75). For a Tāntric explanation of om, see the Praṇava paṭala of the Prapañcasāra (ch. 18). Om is regarded as a bijamantra of Devi like hrim (ओमिल्पेकाक्षर ब्रह्म....हींमपम् । हे बीजे मम मन्त्री स्त:, Mahābhāgavata ch. 2);, ср. नमः प्रणवनाच्याये नमो हींकारमूर्त ये (D. Bhāg. 7.31.53). The sectaries of Tantras declare that there exists an intimate connection between the name Umā and Om (a+u+m); Cp. ओकारसारह्यत्वाहुमेति परिकीतिता (Linga-p. quoted in the Bhāṣya on Lalitāsahasranāma, p. 135).

The word *lajjādibīja* refers to the bija-mantra hr/m (लण्डा = हो: आदौ यस्य मन्त्रस्य). The Kālikā-p. takes it as containing four letters. 10

The idea expressed in त्व स्त्री ... is one of the established doctrines of the Tantrikas (स्त्रीरूप चिन्तयेद देवो पुरूपामथवेश्वरीम्; cp. Svetasvatara-up. 4.3.11

(Verse 7) Here Brahmā identifies Devi with year, month, season and the two ayanas. Devi is said to eat havya (oblation of food to gods) and kavya (oblation of food to the deceased ancestors).

For various explanations of svāhā etc. see the comm. on Saptasatī 1.54.

<sup>10.</sup> पूजायां ह्रोमिति चतुरक्षरमन्त्रमप्याह काल्किमपुराणम् —चतुरक्षरमन्त्रेण पाद्यादीनय षोड्य .... (Tithitattva of Raghunandana, in Astāvimsatitattva, p. 37). The transcendental form of Devi is said to be denoted by hrim (होंकारमन्त्रवाच्यं तत्, p. 86. Prāṇatoṣiṇi-tantra, p. 75.

Cp. त त्वमम्ब पुरुषो न चाङ्गना चित्स्वरूपिण न षण्ढतापि ते (Kālidāsa quoted in लिलतासहस्रनामभाष्य, p. 26: This Kalidāsa is different from the poet Kālidāsa).

The word varsa in the sense of a year is both masculine and neuter (Medini ঘ-হিন্দ 24).

The idea of kālarupā devatā is found in the Pāṇinian sūtra कालेम्यो भववत् (4.2.34). According to this sūtra we get the word māsikā (मासो देवता अस्य), māsa being the name of a deity.

In the Purāṇic passages on the divisions of time we find definitions of the divisions of time, namely, māsa, rtu, ayana, etc. (Viṣṇu-p. 1.3.8-9; 2.8.65). In the Purāṇas months are said to be of four kinds, namely cāndro, sāvana, saura and nākṣatra (Viṣṇu-p. 2.8.66-67). 12

In the second foot there is a metrical fault (the fifth letter is required to be guru while it i. e.  $\overline{59}$  is laghu).

Kavya is associated here with svadhā, since svadhā is the mantra used for offering havis to the pitrs. For a similar reason havya is associated with svāhā. 18

(Verse 8) Here Brahma identifies Devi with the devas and the pitrs and speaks of the proper time of worshipping them respectively. He refers also to the absolute aspect of Devi.

The view that the devas and the pitrs are to be worshipped in the bright half and the dark half respectively has been stated in various works. 14 This is why amāvāsyā has been especially regarded as the time fit for performing \$rāddha. 15

- 12. The number in these months varies: पञ्चवर्षात्मके युगे सौराः प्रिमिताः, सावना एकषष्टिः, चान्द्रा द्विषष्टिः, नाक्षत्राः सप्तपष्टिः (Śridhara on Viṣṇu-p. 2.8.66-67).
- 13. For some interesting explanations of svāhā and svadhā, see the commentaries on Saptasatī 1.54; for svadhā, see also the bhāṣya on Lalitāsahasranāma, p. 121).
- 14. एवं देवान् सिते पक्षे कृष्णपक्षे तथा पितृन् (Visnu-p. 2.12.14). The Sruti-passage अपरपक्षे पितृणाम् has been quoted here by the commentator Sridhara. (अपरपक्ष = कृष्णपक्ष). For the connection of these two paksas with the devas and the pits, see Visnu-p. 2.11.22-23.

15 See Gobhila-grhya-sūtra 4.4.2; G. Dh. S. 15.2-3; Vasistha

That Devi has a transcendental aspect which is bereft of all limiting adjuncts (सर्वोपाधिविनि भृतः) and devoid of quality (द्वेतविषत) has been stated in various Purāṇas (Kūrma-p. 1.12.37 and 279). On the changeful and changeless aspects of Devi the Śākta view is stated in the Devibhāgavata that 'it is the fakti of Devi which is transformed into the world; her transcendental aspect (which is her essential nature) is nothing but immutable awareness (चैतन्य) (7.32.7-8).

(Verse 9) Brahmā says that by means of meditation on Devi people can attain emancipation either in the uttara ayana (i. e. through the solar path) or in the dakşina ayana (i. e. through the lunar path).

The word ādyaka (ādya+the suffix ka) has been used to refer to the period of the summar (northern) solstice, for in the enumeration of ayanas, the uttara ayana is enumerated in the first place. Purānic statements like अयनानां तयोत्तरम् (Linga-p. 1.61.52) shows why the uttara ayana is regarded as the ādya which means first as well as pre-eminent or foremost.

The solar and lunar paths and their connection with the two ayanas have been stated in various Purāṇic works. 16 In this regard Brahmasūtras 4.2.18 to 4.3.6 with the scholia of the teachers of different schools may be considered. These two paths have been mentioned in the Upanişads also. 17

The  $G_1t\bar{a}$  (8.25) clearly states that a person going through the lunar path returns to the mundane existence. That this path does not lead to emancipation is stated in the Upanişads also It is strange to note that the verse in question expressly states that the results of going through both the paths are the same i. e. attainment of emancipation.

It appears that the verse means to say that a devotee of Devican attain emancipation whether he goes through the solar path or through the lunar path. That particular periods of time have no bearing on the attainment of emancipation by the knowers

<sup>16.</sup> See Gitā 8.24-25. Śankara remarks : श्रोतानेतौ देवयानिपत्यानौ.

सूर्य द्वारेण ते विरजाः प्रयान्ति (Mundaka-up. 1.2.11); sārya here means सूर्योपलक्षित-अचिरादिमार्ग, see also Maitrāyani-up. 6.30; Chāndogya-up. 5.10.1-2; Br.-up. 5.10.1.

brahman is asserted by the Vedāntins also (Śārīrakabhīṣya 2.20-21).

(Verse 10) Brahmā says that Devi is capable of performing l kinds of acts. She can even transform the moon into the sunahmā earnestly requests her to bestow her divine power on Rama the improper time (i. e. the time not fit for worshipping her).

The idea stated in the first half of the verse is based on the anipotence of Devi. It is interesting to note here that according the Yoga school acts like transforming the moon into the sun id the like cannot be performed by yogins who have possessed fasiddhis. The example of transforming the moon into the n has been given to show the supremacy of the divine power.

उच्चैनींचं etc. —This reminds one of the sentence विषमण्यमृतं ाचिद् भवेदमृतं वा विषमीश्वरेच्छ्या; cp. also the Devi-sükta ( यं कामये तन्तमुग्रं गोमि तं ब्रह्माणं तमृष्वि तं सुमेधाम् (RV. 0.125.5). In तत्प्रसीद, तत् means स्मात्.

(Verse 11) It is stated here that the power existing in Rāvaṇa, Rāma and in other gods is the Devi herself. Brahmā means to say lat Devi's power is working in all beings; she can make a person ctorious by bestowing on him much power; consequently his nemy will be vanquished by him.

The idea of Devi's existing in all beings in the form of power akti) is repeatedly stated by Śākta teachers. 19 The Devi-p. erives the word fakti from the root fak and states the reason for sing the word fakti for Devi 20

<sup>18.</sup> यथा [योगी] शक्तिविषयिसं करोति एवं पदार्थविषयीसमिष कस्मान् न करोति ? तथा च चन्द्रमसमादित्यं कुर्यात् कुटूं च सिनीवालीमित्यत आह-न च शक्तोऽपि । न खल्वेते यत्रकामावसायिनस्तत्रभवन्तः परमेश्वरस्याज्ञामितिक्रमितुम् उत्सहन्ते (तत्त्ववैशारदी on योगसूत्र 3.45).

या देवी सर्व भूतेषु शिक्तिरूपेण संस्थिता (Saptasati 5.18); पदार्थशक्तयो या या स्तास्ता गौरीं विदुर्बुधा: (Linga-p. quoted in Lal tā-sahasranāma-bhāṣya, p. 124).

<sup>20.</sup> शक्ता या जगतः कतुं सर्गीनुप्रहसंग्रहान्। शकि शक्तौ स्मृतो धातुः

The form प्रवर्त of the णिजन्त वृत् (in second person, singular number of the lot lakara) is grammatically wrong. The proper form is प्रवर्त य (in parasmaipada; in ātmanepada the form is प्रवर्त यस्व). It appears that प्रवर्त is used to keep the metre intact. This form is not found elsewhere in this Purana.

Ram Shankar Bhattacharya

# सरस्वती-वन्दना

शश्वत्पृष्यहिरण्यगर्भरसना-सिंहासनाध्यासिनो सेयं वागधिदेवता वितरत् श्रेयांसि भयांसि वः। यत्पादामलकोमलाङ्गलिनख-ज्योत्स्नाभिरुद्वेल्लितः शब्दब्रह्मसूधाम्बधि बंधमन-स्युच्छृङ्खलं खेलति॥

(भविष्यप० उत्तरपर्व १।२)

### DEVĪPURĀNA ON INDIAN ART

### By

### MANABENDU BANERJEE

The Devipurāṇa is one of the so-called upapurāṇas and deals mainly with variform means of worshipping Devi (Great Goddess) and her extraordinary exploits. The extant Devipurāṇa (ed. with Bengali translation by Sri Pancanan Tarkaratna, Calcutta, 1384 B.S.) contains 128 chapters and adds valuable materials to the history of Śaktism. The general character of this work is not much different from that of other Purāṇas, but its speciality lies in the variety of topics concerning the glory of the goddess Devi. The nucleus of this Purāṇa is the overlordship of domon Ghora and his annihilation by the Great Goddess. It includes sporadic references to various aspects relating to works of art.

The sage Vasistha, in the first chapter of this Purāṇa, speaks of four pādas (sections) of this work, viz. (i) नैलोनपविजय (1.28) or simply विजय (1.36); (ii) नैलोनपाम्युद्य (1.42); (iii) निल्नामशुम्मयनम् (1.43) and (iv) युद्धं देवासुरम् (1.45). The contents to be discussed in each of these sections have also been elaborated by Vasistha. But actually the present Devipurāṇa contains the incidents that are mentioned in the second pāda (i. e., नैलोनपाम्युद्ध) where the main theme is demon Ghora's slaying by Devi. It transpires, therefore, that the original Devipurāṇa was much bigger than that which is now at our disposal.

After a critical evaluation of the internal evidence of the Dev.purāṇa, the lower limit of this work has been fixed by Dr. R. C. Hazra to 850 A. D. and the upper limit is calculated by him as the 6th century A. D. Dr. Hazra has come to these conclusions after considering the dates of some Nibandhakāras who cited portions from the Dev.purāṇa. Some of the reputed authors on Smṛti (law books) who have extensively quoted verses from the Devīpurāṇa are Gopālabhaṭṭa (author of the Haribhaktivilāsa),

(cf. Studies in the Upapurāṇas, Calcutta, pp. 75-77). Relying or internal evidence Dr. Hazra opines that this work was composed in the eastern region of India and most likely in Bengal.

The Purāṇa informs us of the author's well acquaintance with a high standard of sculpture and building art and makes stray references to some constituents of fine arts, though, however, nowhere in this Purāṇa is any subject relating to the theory of art elaborated or emphasized. In spite of the fact that over-elaboration and exaggeration have been given full scope to move freely from the beginning to the end in this work, it is interesting to note here how this Purāṇa has dealt with the subject dealing with art.

In chapter 2 mention is made of a great festival organised by Candravat, demon Ghora's wife, on the occasion of her husband's arrival at Kusadvipa. At that time extensive decoration and fine and vast structures were made. Buildings were glamorized with lights and silken banners (2.53). Here the picturesque description bears affinity with a portrait of modern artist showing the silhouette form of a town glowing with lights. On various locations, it is stated, merry-go-rounds (चक्रदोला) and bath-rooms with fountains were made; ponds were built with gold, silver and (रचिताश्चक्रदोलाश्च धारायन्त्रगृहाणि च। पःकरिण्यः कृता हैमा राजतास्ताम्नाः पराः ॥ 2.54). A highly luminous town named Vaivasvat, is said to be constructed on a hill and surrounded by many trenches (अनेकपरिखोपेता, 4.29). Again it is stated that the walls and arched doorways of a town were made of bright copper and it looked so glaring that it could be described only as a Fire city (पावकी पुरी, 4.37).

Some verses deal with the erection of banners which were considered to be essential parts of a religious festival. Thus a banner is said to be decorated with a circlet of small bells, cowries and placed on a variegated altar (तेन किंकिनीशोभाट्यं घण्टाचामरमण्डितम् । विचित्रपीटकोपेत शतस्यंगमप्रभम् ॥ 11.26). On the top of the banner, the figure of Siva or four-handed Viṣṇu was placed (11.26). The auspicious occasion during which a banner was implanted on the ground or placed on a chariot seems to be designated as इन्द्रब्ज festival On such an occasion, a banner was declared beneficial if its staff was made of the wood of any one of the trees, such as

अर्जु-न, अध्वकर्ण, धव, उदुम्बर and प्रियक (12.4); but no tree of a garden dedicated to a god should be used for a banner (ध्वजायं वर्जयेद् वरस देवोद्यानजान् दुमान् 12 5). The ध्वजदण्ड was also called इन्द्रकेतु. If the trees mentioned above were not available, sandal, mango and sāla trees could also be substituted for them. But in any case no other tree should be used (12.9). It goes to signify that the wood of the above-cited trees was of great utility during the period under consideration not only for the banners but probably for other purposes also. New houses made entirely of wood are referred to in one place (नवगेहानि दाएजानि, 22.9).

Chapter 35 also repeats the method of preparing flags with which the temples of Devi were furnished. When a banner was presented to Devi, paintings of the Dikpālas along with their vehicles were also presented (ध्वजापालनकर्त्तच्या दर्शयेद् दिक्षु देवता: । सुर्वे बाहुनलाञ्छेन लाञ्छिताः सहजेन च ॥ 35.8).

The Dikpālas are generally known as Indra, Agni, Yama, Nirṛti, Varuṇa, Vāyu, Kubera and Īsāna. These paintings perhaps presage the famous पट paintings practised later on, specially in Kālighāṭ and other parts of Bengal. On this occasion known as द्वजादान a ferocious-looking lion, probably the वाहन of Devi, is prescribed to be made with any one of the following—gold, silver, wood, clay and stone (35.13-14). The banner-stand was also sometimes adorned with drawings of conch, disc, ox, symbol of Garuḍa, swan, peacock, elephant, etc. (शङ्खचक्रवृषताक्ष्यंहंसबहिणवारणैः। साचारो भिनतमास्थाय व्यवचिष्ठ समुच्छ्रयेत्।। 35.32).

The Purana lays special stress on the construction of temples and Devi-images. Recommendation has often been made that temples, where Devi is to be worshipped, should be constructed with stone, brick or wood (ইতি প্ৰইচ্ছাড়াম্). Thus both perishable and permanent materials were used for the construction of temples. Though these materials have been prescribed for temple-building, the great number of temples belonging, of course, to the later period, that survive in various parts of the eastern region of Bengal were pre-eminently made of mud, wood and brick due to the probable reason that stone was not sufficiently available. One of the rare examples of temples entirely or partly

built of stone is the Pradyumnesvara temple of the time of Vijayasena at Deopara at Rajsahi, now in Bengladesh (12th century A.D.). The height of a temple might vary from eleven dhanu-s (dhanu = a measure of 4 hasta-s or cubits) to 108 dhanu-s (50. 40-41). Temples were of the forms of सर्वतीभद्र (a square form and having an entrance opposite to every point of the compass), मान्ध्रम (with an open side gallery), विजय or जय; all of them contained windows (सगवाक्षविभूषितम्, 50. 43). An example of सर्वतोभद्र type of temple, which may be identified with चत्रांख shrine appears to be the temple excavated at Paharpur at Rajshahi in the 1930s. Temples were decorated with flags, altars and also with paintings of both popular and folk characters, such as, serpents, intoxicated elephants, lotuses, conches, swans, peacocks, etc. (50.44). This reference to the wall-paintings seems to suggest that the temples, the walls of which were selected to be decorated, were generally very large. An altar was ordinarily of the height of 5 hastas and one-fourth of it was to be laid under the ground (पञ्चाच्छ्रयकरा कार्यो सपादं क्षितिगं परम्-50. 46) and it should be in a group with pillars and arches (स्तम्भतोरणभिषता). Construction of a porch (मण्डप) is also prescribed. A flag on the top of an arch was preferred to be marked with the sign of a trident (सर्वेषां शिर:पद्रस्यं त्रिश्लं लाञ्छनं रा भम-50. 53). The measure of a flag-staff was to be of 4 hasta-s and that of the bunting (cloth) one hasta (50.57).

Adjacent to the frontal door of a temple, a pit (कुण्ड) should be properly constructed for sacrificial purposes and its shape was to be quadrangular (च तुष्कम्) or circular (चृत्तम्) or like a lotus (पङ्कलाइति) (26.1). Measurement of a कुण्ड was made mainly by hands (हस्तादिलक्षकाचितम्). Its depth and breadth were of equal dimension (चिस्तारं खाततुल्यं तु) and it is prescribed to be girdled with a slightly elevated border ( मेखलें भूषितम् ) (25.3). The inner apartment of a temple was adorned with all possible decorations ( सर्वोपकरनिर्म् वतम्) and painted with various colours (नानवणें: सुविणतम्, 34.1). In it bells, banners, umbrellas, canopy (वितान) and mirrors were properly arranged to make the interior decoration effective (34.2).

Dev.'s chariot is prescribed to be made in such a way that it should contain ivory pillars and be decorated with gold and

various gems. Preference is given to its seven-storeyed (सप्तभीमम् ) structure; it should have a covering of white silken cloth and the top is suggested to be crescent-shaped.

Cf. दिन्तदन्तमये दंण्डै हॅमबन्धेः सुशोभनेः। विचित्रपद्मरागाद्यै मंणिभिश्चोपशोभितैः॥ रथं तैः कारयेद् देव्याः सप्तभौमं मनोहरस्। दुक्लवस्त्रसंच्छन्नमर्धंचन्द्रेण शोभितम्॥ (31.2-3)

Cowries, flags, mirrors etc. should be suitably fixed on the chariot (31.4) to make the latter impressive.

On some religious occasions (such as, पुष्पस्नानविधि) when the king used to visit the temple, the throne, already preserved there for the king, was decorated afresh. It was ornamented with valuable jewels; it contained a tiger-shaped pillow; on all sides of the throne there were pictures of demi-gods; over the throne there was a canopy made of white stone and embellished with the drawings of lotus, svastika, birds, etc. (67. 15-21),

Chapter 72 deals with the construction of forts (दुर्ग) and cities (नगर) which is the sole secular subject in this work. Firstly, it is prescribed that a suitable site should be selected for the construction of a fort. According to necessity forts were built on level land as well as on hilly places. Different units of measurement of the land are named (but not defined) as नसरेण, लिक्सा, राजसर्थप, गौरसर्थप, यन, अंगुलि, प्रादेश, हस्त, किस्कु, धनु, ताल, नितस्ति etc. (72 14-20). Forts were protected by means of ramparts made of bricks, trenches and various types of trees. Forts are broadly divided into four traditional kinds—औदक or जलदुर्ग, पानंत or गिरिदुर्ग, धानन or मस्दुर्ग and ननज or ननदुर्ग (72. 53). Further classification of each of these four kinds of forts has been elaborated, but to avoid complexity, they are not mentioned.

Shapes of cities are directed to be square, circular, triangular and oblong (i. e. greater in length than in breadth); these four types are considered by the Purāṇa respectively to be best, secondary, good and ordinary (जतुरसम्थानृत त्र्यसं दीर्घमधापि वा । पूर यथाक्रमात् श्रेष्ठं मध्यमोत्तमकन्यसम् ॥ 72.22). According to dimensions, cities had

different names, such as, ए न्द्र measuring eight yojanas on all sides, वैरण्य (twelve yojanas), श्रेंब (six yojanas), ब्राह्म (ten yojanas) and मार्बभीमक (one yojana). (72.23-24). But the reason for selecting these particular names remains unexplained. At the centre of a city, the king's palace was to be built (मध्ये राजदर्ग कार्यम-72.25). An example of a florid city is given in chapter 98, verses 85-91. Here the palaces are stated to be made of gold, their pillars being made of crystal (स्फ्रिट्क) and coral (प्रवाह); from the inner apartments of the houses, one could see through the windows elephants cut out of stone and crowned with pearls; bells and cowries were set up in each room; each temple of the city was ornamented with garlands made of pearls; a temple should be of the shape of a mountain which may signify the शिखर type of temple. Temple having nine peaks has also been referred to; the city was encircled by a golden wall. Another city is described as not-so-much low and not-so-much high and therefore a walk through this city gave pleasure to a traveller (न निम्ना नोन्नता चापि सुखपादप्रचारदा, 94. 9). The description of the construction of forts and cities, as given in this Purana, though magnified, undoubtedly reveals that the author was well aware of the architectural niceties of his time.

Sculpture, as demonstrated in the Purana, is characterised by the making of images of various gods with special reference to the images of Devi. Demon Ghora is said to have established in a temple an incomparable image of Lord Nārāyaṇa ornamented with pearls and gems and encircled by various beautiful scenes. References to Devi-images are to be noticed in different places of this work. Images fully made of gold, silver, clay and wood are repeatedly mentioned (22.10; 30.5; 30.6; 30.12; 32.16 etc.). Images had also different vehicles. Thus they were seated on lion (सिहारूड़ा), monkey (कपिस्था), ox, pitcher, swan, peacock, buffalo and Garuda (23.12-14) of which the first form is the most familiar to us. Purāņa lays emphasis on the Devi-image holding a trident and seated on an elephant-which a king should cause to be made during all his religious festivities (करिस्था सर्वकार्गेषु नृपैः कार्या त्रिशूलिनी, 23.15). Images are advised also (ch. 30) to be made of stone (शैलमयो), sapphire (इन्द्रनीलमयो), brass (पित्तलसम्भवा), crystal (स्फाटिकी), coral (प्रवालकमयी) iron and of gems and other metals (रत्नधातुमयी)

(32.19). The Purāṇa makes reference to the Śāstric prescription that an image of Devi should consist of ten arms and three eyes (विधिना शास्त्रदृष्ट्रण दशबाहुत्रिलोचनाम्—32.19), resplendant with all the good signs (सर्व लक्षणसम्पूर्ण) and embellished with all ornaments (सर्वाभरणमृश्विता) (32.20). Images might have two to twenty-eight arms (32.33).

A devoted artist, well-versed in the Śāstras, will have to take the charge of preparing a Devi-image. An image should have on its head a fillet of hair sprinkled with pieces of pearls; eyes are to be extended upto the ears and the eye-balls are to be pointed in such a way that they appear as rolling; the central part of its lip is to be slightly elevated (महयोझतसगर्वेणावरेण विराजते—32.24); its face is to be smiling; the neck should be marked with three parallel lines (त्रिरेखकन्यरा) and there should be a necklace (ग्रेवेयकविभाषिता): breasts are to be high and tightly prepared; waist should be slender and thighs well-built but with a tender appearance; on its waist there should be a girdle interlaced with small bells (सकाञ्चीकिकिणीभा), hands should be ornamented with bracelet (केयर), a snake as a chain or fetter (नागबन्ध); on the head a diadem (किरीट) and on the forehead a तिलक and the third eye; it should be dressed in yellow clothes strewed with reddish sports (राजन्ती पोतवासेन छरितारणरेणुना-32. 32); articles held by different hands include sword (असि), club (गदा), arrow (शर), bow (बन) hammer (मदग्र), axe (पर्श), drum (डमर्), mirror (दर्पण), cowrie (चामर), etc. (32. 19-37). Repeated mention of various ornaments made of precious stones with which the images were decorated suggests that the author of this Purana was conversant with the art of jewellery.

Chapter 50 enumerates the classification of sixty forms of Devi into three groups—twenty sāttvika forms (মালা, বিল্লা, মারা, etc.), twenty rājasa forms (মালা, আমানা, আমানা, হানিন, বুনা, etc.), and twenty tāmasa forms (মালা, বামানা কালা, ব

सिंहासनस्थिता देवी जटामुकुटमण्डिता।
शूलाक्षसूत्रधारी च वरदाभयचापधृक् ॥
दर्पणं शरखेटख खड्गमुद्गरधरा शिवा।
सुक्पा लक्षणोपेता सुस्तनी चारुभाषिणी॥
सर्वाभरणभूषाङ्की सर्वंशोभासमन्विता।
नेत्रत्रयकृतोद्यता सूर्यंसोमहुताशना॥
एवंविधा महादेवी गृहे सप्ताङ्गुला वरा।
नवद्वादशमाना वा द्वादशोधं न पूजयेत्॥
(50. 30-33)

The height of an image to be worshipped in a palace might be upto fifteen hands ( प्रासावे करमाना सा यावत पञ्चदशकरा-50. 34 ). Description of each of the above-mentioned sixty forms of Devi has been elaborately furnished (50. 90ff.) Of these forms, Sivā is to be seated on an ox, Rddhi on a couch (पर्यकासनसंस्थिता तृष्टिः). Tusti on a pitcher (कलशोपरि संस्थिता), Pușți on a horse, Durgā on an intoxicated quarter-elephant and in the posture of slaving the buffalo demon, Vimali on human corpse and so on. Though varieties of images have been referred to, the Mahisasuramardini form of the goddess seated on a lion which is one of 'her earliest and most important forms so beautifully delineated' in the Devimāhātmya in the Mārkandeyapurāņa and which is very much popular in modern eastern India is curiously absent in this Purana. Most probably of the various forms this one came to be popularised in a later period. In this connection some observations of Dr. J. N. Banerjea (Development of Hindu Iconography, Calcutta, 1956, pp. 497-98) may be reproduced. He says, "A large number of eight-or ten-armed images of the Mahisasuramardini have been discovered in Eastern India, and the ten-armed variety of such iconic types endowed with some additional features came to be the accepted model of the composite clay image in the autumnal Durg's worship in Bengal." Dr. Banerjea has referred to (i) some two-armed figures of Devi belonging to the Gupta period engaged in combat with the Buffalo Demon, (ii) a beautiful brass image of the four-armed goddess of the time of Meruvarman, king of Chamba (8th century A. D.) where Devi is shown uplifting the hind part of the Demon in the shape of buffalo by holding its tail with her front left hand and piercing its neck with a trisula with her front right, (iii) an image of Devi having twelve hands and killing the buffalo demon carved on the facade of the Candragupta II cave at Udayagiri. Dr. Banerjea has pointed out that none of these sculptures shows the lion mount of the goddess.

Description of the images of elephant-faced Ganesa, Mātṛs. eight Vidyās, six seasons (each of whom is to be made in a twinform—स्त्रीयुग्मा खत्रनो मताः), eleven Rudras, Mahālakṣmi, etc. as well as of the materials which are required for making these images is given in detail (50. 39-60). The number of mothers (Mātṛkā-s) is variously referred to in various texts—sometimes their number is seven and sometimes eight. The Gangdhar Stone inscription (423 A. D.) of Kumāragupta I has a reference to the Mātṛs, but does not give their respective names. Utpala, commentator of the Bṛhatṣamhitā, gives the names of the Mātṛs as Brāhmi, Vaiṣṇavi, Raudri, Kaumāri, Aindri, Yāmi, Vāruṇi, and Kauberi. The seven Mātṛkās are often seen carved in relief on a rectangular stone slab along with the figures of Virabhadra and Gaṇesa on either side.

Repairing and renovating old temples and images have been stressed and it has been stated that one who repairs an old temple is destined to reside in heaven (অমন বিলি মুহানেমা র্গাণ্ডনামেনামেন:—60.27). Construction of new temples and removing the images of Durgā and Mātṛs to these temples from the old ones have been praised in chapter 118. Suitable time for removing the images, mantras to be uttered at the time of removing the images have also specifically been mentioned. This chapter has been named as jīrṇadevatāpratīkāra. Furnishing the temples with wells, tanks, gardens, bells and mirrors is repeatedly mentioned in this work, but it is interesting to note that advice is given to build a ghaṭi-kāyantra (with the purpose of measuring the time) which should be attached to a temple (90. 24).

Fine arts referred to in this work include the names of some musical instruments, such as भेरी (kettle drum), सङ्घ (conch-shell), मृदंग (tabor), पृट्ह (war-drum), काह्य (cymbal), काहल (a large drum). मुरज (a great drum), नेणु (flute) (2.62-63), घण्टा (bell), उन्नह (a sort of bell) (7.82). In the inner appartment of Devi's temple, tambourine (ग्रज), flutes and other musical instruments were kept and musical performances were regularly carried on (34.2). Reference is made in chapter 93 to dancing by a female and to

vocal and instrumental music performed in the temples. Other fine arts mentioned are reading books (पुस्तक्वाचन), composing poems (काठ्यास्यायिकाकीडा), acquaintance with the Sastras on the employment of Viva (वीणाशास्त्र) and painting (93.65); musical instruments such as विषश्ची, लम्बुक, पिखलक, तन्त्री etc. have been mentioned but not defined. Painting of walls with various pictures has also been put in perspective (भित्तप् चित्राणां मण्डनम्—93.72).

An interesting reference is made regarding the maintenance of palm-leaves (বারীব্স) on which Sastras were to be copied (91. 37-39). Firstly the leaves should be evenly shaped (cut) and then placed in a leathern jacket (বর্ণণা सं কুटीकृते). Then these should be furnished with two painted pieces of planks to serve as covers (বিভিন্ন পিটুকাবার্থ্র); the planks along with the leaves should then be tied with a piece of black or red thread having a coloured end (ব্রনাব কুটোন মুহল ব্লিবিন ব। বুরমুবারইন . . . 91.38). This description fully tallies with the process of the preservation of manuscripts even in these days.

Thus we have seen that the Devipurana touched upon various art subjects. The references to the structural and sculptural art shows that this work has tried to exploit the technical achievements of previous centuries, but as it dwells mainly on imaginative and superhuman themes, we are left in the lurch to find out any visual demonstration of the temples and images of which this Purāṇa is again and again very vocal. Due to the reason that sculptural and building examples of pre-Muslim period are rarely found in the eastern part of India, no specific characteristic of art belonging to Bengal and its adjacent territory can be attributed to the descriptions of temples, images, cities and forts as we find in this Purāņa. In the opinion of Mr. Percy Brown the nature of the soil and the climate are mainly responsible for the scantiness of the structural remains in the extreme eastern position of India. He says, '... both the conditions encourage the rapid growth of jungle vegetation, and once a building ceases to be cared for, the creeping shrubs and trees speedily take charge, soon to tear it to pieces so that before long it becomes merely an unrecognizable mound of ruin. At the same time the destruction brought about by the hand of man cannot be omitted from any account of the architecture of this portion of the country.' (Indian Architecture, Bombay, 1965, p. 149).

### THE NĀRADA-PURĀNA ON BAUDDHĀLAYA

 $\mathbf{B}\mathbf{y}$ 

### (SMT.) KRISHNA KANTI GOPAL

The Nārada-purāṇa¹ has three very interesting verses about the abode of the Buddists (Bauddhālaya). It says that for a dvija, who enters an abode of the Buddhists even in great distress, no absolution is envisaged even by performing hundreds of expiations. The Buddhists are pronounced to be heretics (pāṣaṇḍins), because they are revilers of the Vedas. Hence a dvija should not see them, as they are expelled from the dharma. A dvija is not to enter a Buddhist abode knowingly and not even unknowingly.² If he does so knowingly, there is no absolution. Such is the view of the Śāstras.

The significance of these verses has not been properly pointed out. K. Damodaran Nambiar<sup>3</sup> does not take any notice of them in his published thesis. R. S. Bhattacharya<sup>4</sup> records a reference to them in his list of Puranic passages dealing with the Buddha, the Buddhists, Bodhi tree and the Śākyas. P. V. Kane<sup>5</sup> reproduces

#### 1. I.15, 51-53-

बौद्धालयं विशेचस्तु महापद्यपि वै द्विजः।
न तस्य निष्कृतिदृष्टा प्रायश्चित्तशतैरिप ॥
बौद्धाः पाषण्डिनः प्रोक्ता यतो वेदविनिन्दकाः।
तस्माद् द्विजस्तान्नेक्षेत यतो धर्मबहिष्कृताः॥
ज्ञानतोऽज्ञानतो वापि द्विजो बौद्धालयं विशेत्।
ज्ञात्वा चेन्निष्कृतिनीस्ति शास्त्राणामिति निश्चयः॥

- In the absence of a critical edition the minor variations in reading cannot be fixed. The reading vāpi in verse 53 does not give a complete sense. We have preferred the reading nāpi for vapi.
- Nārada Purāņa: A Critical Study (All-India Kashiraj Trust, Varanasi, 1979).
- Itihāsa- Purāņa kā Anušīlana (Varanasi, 1963), Appendix 4, pp. 280-86.
- 5. History of Dharmas astra, Vol. V, part 2, pp. 892 f.

the first two verses as an important argument in support of the time bracket A. D. 700-1000 which he suggests for the composition of the Nārada-burāṇa.

The verses are to be placed in their proper historical perspective to yield satisfactory meaning. The Puranic passages reflect divergent views about the Buddha and Buddhism.6 which at times are mutually conflicting and difficult to reconcile. We have to find out how the compilers of the Purānas have recorded different views about the Buddha, how the pāsanda, referring to the Buddhists, has come to acquire its current connotation in Sanskrit sources, how the concept of ten incarnations of Visnu has originated and its ten names, including that of the Buddha, have got fixed, and how the criticism and evaluation of the Buddist ideas and practices have received their present form in the Puranas. An enquiry into all these points will help us place the reactions of the orthodox Brahmanism to Buddhism in the correct historical sequence and will be useful in understanding the process of gradual assimilation of Buddhism in the folds of Brahmanism. But, not all the questions have been subjected to a systematic analysis, with the result that we face difficulty in placing the Puranic accounts of the Buddha and Buddhism in any one period of Indian history.

To emphasize the need for this type of study we may refer to the scholarly researches of R. C. Hazra. He builds an argument on the basis of 'the hatred with which the Nagnas (the naked) have been mentioned in chaps. 78 and 79' of the Vāyu-purāṇā. 'The word nagna is said to mean those people who are stripped of the garments consisting metaphorically of the Vedas. Such people are clearly the Jains and the Buddhist, because the terms 'Nirgrantha' and 'Pāṣaṇḍa' also have been used in these chapters of the Vāyu. The contempt shown for these religious sects could be possible only when their religions were in a decadent state. Buddhism, which found its strongest upholders in Asoka Maurya and Kaniṣka, was probably in a flourshing condition to the end of the second century A. D. So the chapters of the Vāyu cannot possibly be earlier than that time'. 'In this chain of argument the

<sup>6.</sup> R. S. Bhattacharya, op. cit.

Studies in the Puranic Records on Hindu Rites and Customs, p. 16.

...

main point, that the contempt shown for Buddhism could be possible only when it was in a decadent state, is at best a subjective assumption. If there are two antagonistic groups, one group will not wait for the other to decline to give expression to its hatred. This type of behaviour will be expected from the lukewarm supporters within a group. The Puranas represent the views and feelings of the Brahmanical circles. Why could they not give vent to their contempt or hatred in periods earlier than that of the decline of Buddhism? Such an expression of contempt can be possible any time in the long history of the antagonism of the two religious grups. What is really relevant is the fixing of the period of the first emergence of antagonism between the two and also of periods when the antagonism was pronounced and bitter. Thus a late date for all the Puranic passages denouncing Buddhism and Buddhists cannot be upheld. We know that feelings against the Buddhists rose high in Brahmanical circles towards the close of the Mauryan period. Even if the theory of the persecution of the Buddhists by the supporters of Brahmanism cannot be fully substantiated, it is admitted on all hands that the resurgent Brahmanism was critical of Buddhism. The antagonism persisted. It became pronounced during the times of Kumārila and Śankara, but was noticeable even when Hsuan Tsang visited India.

R. C. Hazra<sup>8</sup> has very convincingly determined the history of the inclusion of the Buddha in the list of the ten incarnations of Viṣṇu. He points out that 'the Buddha incarnation 'seems to have been unknown in the beginning of the sixth century A. D.' and that 'the Buddha began to be regarded as an incarnation of Viṣṇu from about 530 A. D.' The important Puranic passages mentioning the Buddha in the list of Viṣṇu's incarnations, recorded by R. S. Bhattacharya, are: Padma, Uttara 257. 40-41; Linga, II. 48. 31-32; Varāha, 4. 2; 113. 42; 211. 68-69; Matsya, 285. 6-7; Garuḍa, I. 86. 10-11; II. 20. 31-32.

But the acceptance of the Buddha as an incarnation of Viṣṇu did not mean an approval of the philosophy and practices of Buddhism. This is a strange approach on the part of the compilers of the *Purāṇas*. They accepted the Buddha, but, in the same breath,

<sup>8.</sup> Op. cit., pp. 41-42,

denounced the doctrines of Buddhism.9 They maintained that Visnu appeared as the Buddha and preached the peculiar doctrines of Buddhism to delude the daity as with the ultimate aim of destroying them and the Mlecchas. This interpretation of the role of the Buddha and the bitter antagonism towards Buddhism can be seen in many Puranic passages; Padma, Bhūmi 18.66; Sṛṣṭi 73. 92; Uttara 263.69-70; Bhāgavata, I. 3.24; II. 7.37; X. 40.22; XI. 4.23; Agni 16.1-4; Bhavisya, III. 1.36-42; IV. 12. 26.29; Skanda, Revā, 151. 21-22; Matsya, 47.247; Garuda, I. 1.32; I. 145. 40-41; Brahmānda, I. 3. 28; Śiva, II. 4. 9. 15.

An important point in the Puranic criticism of Buddhism is that it is opposed to the Vedas. In many Puranic passages the Buddhists are criticised as being revilers of the Vedas; Agni, 161. I-4; Siva, II. 4.9.15; Matsya, XXIV; Visnu, IV. 8. 8.

It is, however, interesting to note that the Puranas did not denounce everything connected with Buddhism. The Bodhi tree, under which the Buddha attained knowledge, acquired high respect as a religious object. 10 The Agnipurāna 11 goes to the extent of saying that a pious man, by bowing to the Bodhi tree, attains heaven.

In this connection it is of some interest to note how the term pāsanda came to be applied to the Buddhists in a derogatory sense. Monier-Williams 12 explains pasanda as meaning 'a heretic, hypocrite, impostor, any one who falsely assumes the characteristics of an orthodox Hindu, a Jain, Buddhist.' This usage of the term is more popularly current under its wrong spelling bakhanda. It is a later usage of the term which became so fixed that its origin and earlier usages have not been recorded either in ancient or in modern lexicons. The term appears in Jain literature and Asoka's

Padma, Uttara. 263.70-बौद्धशास्त्रमसत प्रोक्तं।

Vāyu, 111.27— नमस्तेऽश्वत्थरूपाय ब्रह्मविष्ण्शिवात्मने । 10. बोधिद्रुमाय कर्तृणां पितृणां तारणाय च ॥ See also Padma, Uttara 117.30- तस्मादिमी विष्णमहेश्वरावमी बभवतुर्वोधिवटौ म्नीश्वराः।

<sup>115.37</sup> महाबोधित हं नत्वा धर्मवान् स्वर्गलोकभाक । 11.

A Sanskrit-English Dictionary, p. 624, s. v. pāşanda. 12.

incriptions and signifies a religious sect. 18 In Asoka's inscriptions it occurs at many places. In Rock Edict XII at one place it signifies 'followers of different doctrines' or 'different religious sects', 14 but, in the following line it signifies a religious sect, the expressions suva-praṣamḍa, ata-praṣamḍa and para-praṣamḍa being used respectively for all the sects, one's own sect and other sects. 15 Pillar Edict VII makes it quite clear that it was a general term and was not restricted to the Buddhists (samṣha), Ājīvikas or the Jainas (Nigamtha). 16 These incriptions do not show any derogatory meaning being attached to the term. It occurs in the Hathigumpha Inscription of Khāravela. Here also it means a religious sect without any suggestion of disrespect or hatred. 17

The derivation of the term  $p\bar{s}$  sanda is not known. D.C. Sircar approves Schubring's suggestion to derive it from Sanskrit  $p\bar{s}$  sanda. 18

But, for Kauţilya, the term had lost its earlier innocuous connotation. In the Arthaśāstra the term  $p\bar{\jmath}\jmath an ja$  occurs at eight places, be whereas at one the form is  $p\bar{\jmath}\jmath an ja$ . The religious character of the  $p\bar{\jmath}\jmath an ja$  is clear in many passages. Thus, in one a prince in disfavour is advised to secretly rob the wealth of  $p\bar{\jmath}\jmath an ja$  corporations or the wealth of temples except that to be used by Brāhmaṇas learned in the Vedas. In another passage advising a king to look into the affairs of people in a prescribed order the  $p\bar{\imath}\jmath an ja s$  are grouped with temple deities, hermitages. Brāhmanas learned in the Vedas, cattle and holy places.

- 13. D. C. Sircar, Select Inscriptions, p. 213, f. n. 1.
- Ibid, p. 33, line 1. See also R E XIII (D. C. Sircar, op. sit., p. 36, line 4).
- 15. See also REV, line 3; RE VII, line 2; D. C. Sircar, ob. cit., pp. 23. 27.
- 16. Lines 15-16; D. C., Sircar, op cit., p. 66.
- 17. Line 17, D. C. Sircar, op. cit., p. 211—Sava-pāṣamḍapūjako.
- 18 Op. cit., p. 213, f. n. 1.
- 19. I. 18.9, 12; I.19.29; II.4.23; II.36.14; III.16.32, 33, 39.
- 20. 11.36.5.
- 21. I.18.9-पाषण्डसं वद्रत्यमश्रोत्रियोपभोग्यं वा देवद्रव्यम्...अपहरेत् ।
- 1. 19 29—तस्माद्व ताश्रमपाषण्डश्रीत्रियपशुपुण्यस्यानाना . . . क्रमेण कार्याणि पदयेत . . . ।

The occurrence of the term pāṣaṇḍa in III. 32.42 makes it clear that it refers to a religous sect. The pasandas are mentioned along with śrotriyas, öśramins, vānaprasthas, yatis and brahmacārins. They are said to be without money and gold. The people belonging to a pāsaņļa had their own peculiar dress (pāsaņļauchadma)28. Many passages in the Arthasastra show that the pasandas were viewed with contempt. In one passage they are bracketed with the cāṇdālas; their quarters are required to be located on the outskirts of the cremation ground 24. It is laid down that officers in charge of charitable lodging-houses can allow lodging to pasandin travellers with the permission of the gopa.25 Likewise, agents operating along roads and away from roads (pathikotpathikāsca) were required to make a search for suspect people inside the city in deserted places, work-shops, ale-houses, cooked-rice houses, cooked-meat houses, gambling dens and quarters of pāṣaṇḍas (pāṣaṇḍāvaseṣu)26. The progradas often lived together. 27 That there were corporate bodies (sanghas) of the pāṣaṇḍas is clearly recorded in one passage. 28 The paşandas clearly did not command respect. Possibly on account of their unorthodox ideas and way of life they were treated with contempt and suspicion.

The feeling of contempt for the pāsandas can be seen in the Manusmṛti<sup>29</sup> also. It requires a king to instantly banish from the town gamblers, dancers and singers, cruel men, men belonging to a pāsanda, those following forbidden occupations and sellers of spirituous liquor. Kullūka has explained pāṣanda to mean revilers of the Vedas who resort to acts or rites opposed to the Vedas and Smrtis (vedavidviṣah frutismṛtibāhyavratadhārinah). Apparently Kullūka was fixing on the term the meaning current in his own time. The original passage does not suggest that pāṣanda

<sup>23. 1.18.22.</sup> 

<sup>24.</sup> II. 8 23 - पाषण्डचण्डालानां इमगानान्ते वासः ।

<sup>25.</sup> II.36.3 —धर्मावसियनः पाषण्डिपथिकानावेद्य वाससेयुः ।

<sup>26.</sup> II, 36 14.

<sup>27.</sup> III. 16 33-आश्रमिण: पाषण्डा वा महत्यवकाशे परस्परमबाधमाना वसेयु: ।

<sup>28.</sup> I. 18.9.

<sup>29.</sup> IX. 225—कितवान् कुशीलवान् क्रूरान् पाषण्डस्यां झानावान् । विकर्मस्यान् शौण्डिकां झा क्षित्रं निर्वासयेत् पुरात् ॥

had come to signify a heretic. The relevant expression means 'persons belonging to the pāṣaṇḍas' (pāṣaṇḍasthāmsca mānavān). The term pāṣaṇḍa refers to groups, possibly sects, of people who were considered to be undesirables. They were kept away from the city to save people from being influenced by their way of life.

The pasandas had their own characteristic social and religious views and behaviour. It is understandable that they could be easily distinguished from others. They emerged as distinct groups with some kind of corporate life. Their corporate nature is noted by Yājñavalkya30, Nārada81 and Kātyāyana82 who place them along with other groups whose corporate nature was recognized by the Smrtis. Yajñavalkya lays down the policy which a king is to follow in respect of corporate bodies, and concludes by remarking that this is applicable alike to the frenis, naigamas and pasandins: the king should preserve their unity and maintain their existing rules. Kātvāvana says that gaņas, pāṣaṇḍas, pūgas, vrātas, frenis and others who live together (samāhasthāh) are called groups (or corporate bodies, vargākhyāh). According to Nārada the conventions of pāsandins, naigamas and others are known as samaya. He requires the king to honour the conventions of the pasandins, naigamas, frenis. pūgas, vrātas, gaņas and others.

Among the various sects or pāṣaṇḍas the Buddhists and the Jainas were pre-eminent on account of their corporate organisation. They had sanghas for their monks and nuns. The sanghas had a close corporate life with definite rules to regulate it. It was in the fitness of things that the term pāṣaṇḍa, which was supposed to refer to sects existing as distinct groups, came to be applied to the Buddhists and Jainas.

- श्चेणिनैगमपाषण्डिगणानामप्ययं TT.192---30. भेदर्खीषां नृपो रक्षेतु पूर्ववृत्तिञ्च पालयेत ॥
- पाषण्डपूगाश्च वाताश्च श्रेणयस्तथा। 31. समहस्थारच ये चान्ये वर्गाख्यास्ते बहस्पतिः ॥ Ouoted in Smṛticandrikā, Vyavahāra, p.18.
- X. 1-2- पावण्डिनैगमादीनां स्थितिः समय 32. उच्यते । समस्यानपाकर्म तद्विवादपदं स्मतम् ॥ पाषण्डिनैगमश्रेणीपुगन्नातगणादिषु संरक्षेत्समयं राजा दुर्गे जनपदे तथा।।

In some Puranic passages, though the name of the Buddha is not openly associated with pāṣaṇḍa, the context does not leave any doubt about pāṣaṇḍa referring to the Buddhists, <sup>83</sup> But, some passages connect Buddha and pāṣaṇḍa and make a reference to the corporate nature of the pāṣaṇḍa. Thus, in the Garuḍapurāṇa<sup>34</sup>, among the Mūrtis of Viṣṇu, Buddha is to be invoked for protection from the paṣaṇḍas (Buddhaḥ pāṣaṇḍasaṃghātāt). In a similar passage in the Bhāgavatapurāṇa the expression is Buddhastu pāṣaṇḍagaṇa-pramādat. In these two passages the occurrence of the words saṃghāta and gaṇa is to be noted.

It seems that in course of time in using the term pisanda the corporate nature of these sects was not given its primary importance. Instead the pāṣandas' opposition to the Vedic religion came to be emphasised. Thus, the term came to be explained as referring to the unorthodox or heretical views of Buddhism, known to be opposed to the Vedas. The Agnipurāna³5 refers to the birth of Viṇu as Māyā-moha, the son of Śuddhodana, and says that he deluded the daityas, who gave up the Vedic religion and became Bauddhas; he next became Arhata and turned the remaining daityas into Ārhatas. 'Thus the pāṣandins for whom the Vedic rites were prohibited came into existence' (Evam pīṣandino jātā veda-karmīdivarjitīh).

From this change in the usage it was a natural corollary that the term was not restricted to the Buddhists and could be used for other sects which did not subscribe to the supremacy of the Vedas and did not fully follow the injunctions in the Vedas and Smṛtis. Thus, pāṣaṇḍa became a general term for a heretical or unorthodox sect. The Kārmapurāṇa mentions a number of Pāṣaṇḍa Śāstras which were Tantric or had imbibed Tantric rites and practices: Kāpāla, Bhairava, Yāmala, Vāma, Ārhata, Kāpila, Pāñcarātra, Pāmara, Nākula, Pūrva-paścima, Pāśupata, Soma, Lāṇgala, Sāttvata and many others declared by Śiva. 16 In the Padmapurāṇa 78

<sup>33.</sup> See R. C. Hazra, op.cit. 16.

<sup>34.</sup> I. 202.

<sup>35. 161. 1-4.</sup> 

<sup>36.</sup> I.12.256-58; I.16.115-17; I.24.31-33; I.29.25; II.16.15-16; II.21.32-33; II.37. 146-47.

<sup>37.</sup> Uttarakhanda, 263 A story in a Manuscript of the Padmapurāna (Māghamāhātmya, Uttarakhanda MS. No.931 in the Dacca University MSS. Library) describes the Saivas as Veda-bāhya and pāṇanda. See R. C. Hazra, op.cit, pp.223 f.

the pāṣaṇḍins include Śiva-worship pers.

We have now to assign to the passage in the Nārada-purāṇa its proper place in the history of Puranic approach to the Buddha and Buddhism and the gradual transformation in the meaning of the terms pāṣaṇḍa and pāṣaṇḍin. It seems that for the author of the Nārada-purāṇa pāṣaṇḍin was not a general term for a sect. He is not aware of the earlier application of the term to Buddhism on account of its corporate nature. He uses it as meaning a heretical or unorthodox sect. That is why he says that the Buddhists are called pāṣaṇḍins because they revile the Vedas. In this respect the present reference represents the phase reflected in the Agnipurāṇa<sup>38</sup> passage recorded above.

H. H. Wilson<sup>89</sup> regards the Nārada-purāṇa to be a compilation of the sixteenth or seventeenth century. R. N. Mehta<sup>40</sup> infers that part of the Nāradapurāṇa including the Kurmārikākhaṇḍa was written in the seventeenth century. But, other scholars generally favour an earlier date for the Nārada-purāṇa. According to D. K. Shastri<sup>41</sup> this purāṇa was written sometime between the ninth and twelfth centuries. R. C. Hazra's<sup>42</sup> suggestion (A. D. 875 to 1000) is not much different from this time-bracket. Other scholars favour an earlier upper limit in A. D. 700, though they suggest different lower limits: A. D. 800 (H. P. Shastri<sup>48</sup>), A. D. 900 (Baladeva Upadhyaya<sup>44</sup>) or A. D. 1000 (P. V. Kane<sup>45</sup> and K. Damodaren Nambiar<sup>46</sup>).

As in the case of Puranic texts in general, in the case of the  $N\bar{u}rada$ -pur $\bar{u}\eta a$  also it is necessary to study the text part by part, and to find out the respective dates of the part. R. C. Hazra

<sup>38. 161.1-4.</sup> 

<sup>39.</sup> Vișņu Purāņa, Preface, pp. xxxi-xxxii.

<sup>40.</sup> Journal of the M.S. University of Baroda, Vol. XIV, No.1 (April) 1963), p. 45.

<sup>41.</sup> Purāņa-Vivecana, pp. 231-33.

<sup>42.</sup> Op.cit, pp. 132.

<sup>43.</sup> Descriptive Catalogue of Sanskrit MSS in the Govt. Collection, the Asiatic Society of Bengal, Vol. V, preface, p. cxxxviii.

<sup>44.</sup> Purāņa-vimarša, pp. 529-50.

<sup>45.</sup> History of Dharmas astra, Vol. V, part 2, pp. 892-93.

<sup>46.</sup> Nārada Purāņa: A Critical Study, p. 229.

has attempted it in the case of many chapters in the Nāradapurāṇa. He places Nāradīya chapters I. 1-41 (the verses in study I. 15. 51-53 belong to this group) between A. D. 875 and 1000. But, these chapters are to be identified with the Bṛhamāradīya-purāṇa whose date has been refixed as A. D. 750-900 by R. C. Hazra himself. 48 Hence K. Damodaran Nambir 10 favours the revised bracket of C. A. D. 750-900 for these chapters. It must, however, be noted that the detailed break-up of the chapters in this group, as given by R. C. Hazra 50, mentions chapters I. I2-I4, I7-32 but omits chapters I. 15-I6 presently relevant to us.

P. V. Kane is the only other scholar to consider the date of this chapter in the Nārada-purāṇa. As we have pointed out above, the time-bracket (A. D. 700-1000) suggested by him is based, among other arguments, on the strong view against Buddhism as recorded in chapter I5.

How do we explain the occurrence of these verses? We do not have any other similar statement in any Purana discouraging persons from entering into a Buddhist abode. The only other authority laying down injuction against entry in a Buddhist house is Vrddha-Hār.ta. He says that a person who goes to a Buddhist, Saiva or Pisāca abode should bathe in water with his clothes on and should recite Sāvitrī three hundred times. This particular provision occurs in connection with the rules about expiation for contamination with unholy and unclean objects and persons. The text includes persons of some other sects or religions also in the category of untouchables. The pāṣanḍins and the Saivas doing forbidden acts are specifically mentioned. In a subsequent verse for touching the leavings of the food of a Saiva the gift of

<sup>47.</sup> Ibid, p. 218.

<sup>48.</sup> Op. cit.. p.129, See also his Studies in the Upapurānas, I, p. 344.

<sup>49.</sup> Op. cit., pp. 224, 228.

<sup>50.</sup> Op.cit., pp. 184-85.

 <sup>1</sup>X. 364— बौद्धशैविपशाचानामालयं योऽनुगच्छति । सचैलमवगाह्यापः सावित्रीं त्रिशतं जपेत ॥

<sup>52.</sup> IX.358.

<sup>53.</sup> IX.369.

a milch cow is prescribed. A verse ascribed to the Sattrimsanmata<sup>54</sup> says that after touching the Buddhists, Pāsupatas, Jainas, Lokāyatikas, Kāpālis and dvijas living by forbidden acts a person should bathe with his clothes on. Thus, Vṛddha-Hārīta forbids people to enter a Buddhist abode because their touch was considered to be impure.

The contempt for Buddhists expressed in the Narada-burana is stronger. Whereas according to Vrddha-Hārita a person going to a Buddhist abode is absolved merely by entering water with his clothes on, the Narada-burana takes a more serious view and says that there is no expiation for this sin. It will be interesting to compare the Narada-purana passage with the Dharmasastra injunction that no one should go to a Jain temple. The Bhavisyaburāna55 says that one should not speak the Yavani language even though on the point of dying and should not enter a Jain temple even when attacked by elephants. The text avowedly says that these are injunctions laid down by the Smrtis. 56 As is well known, the images of Jain tirthankaras are without any garments. For non-Jainas it was considered to be indecent. But there is no such reason for prohibiting people from entering a Buddhist religious place. The images of Buddhas and Bodhisattvas do not suffer from any such shortcoming. That is why the compiler of the Nāradaburāna had to advance another reason for prohibiting people from entering a Bauddhālava. Here Bauddhālava is not used in the

- 54. Quoted by Smṛticandrikā, I, p. 118—
  बौद्धान् पाद्युपताञ्जैनान् लोकायतिककापिलान् ।
  विकर्मस्थान् द्विजान् स्पृष्ट्या सवासा जलमाविशेत् ॥
  Aparārka (p. 923) substitutes caiva, nāstikān and sacailo for Jainān, Kāpilān and savāsā. The Mitākṣarā on Yājñavalkya III. 30 ascribes it to the Brahmānḍaphrāṇa replacing Bauddhān, Jainān, Kāpilān and sapṣṣṭvā respectively by Saivān, spṛṣṭvā, Nāstikān and sādrān.
  - 55. III.3.28.53-54— न वदेव् यावनीं भाषां प्राणै: कष्ठगतैरिप । गजैरापीङ्यमानोऽपि न गच्छेज्जैनमन्दिरम् ॥ इत्येवं स्मृतिवाक्यानि मुनिना पठितानि वै।
- 56. We have not been able to trace parallel passages in any Smrti. See above f. n. 51 for Vrddha-Harita prohibiting entry in a Buddhist, Saiva and Pisaca temple.

sense of the house of an ordinary Buddhist. It refers to a Buddhist monastery. A follower of the Brahmanical faith did not have any serious apprehension of being infected with anti-vedicism at the house of a Buddhist householder, but he definitely ran the risk of exposing himself to anti-Vedic influences if he entered a Buddhist monastery.

We know that corruptions gradually crept into Buddhist monasteries in the post-Gupta period. This was mostly due to the prosperity of the monasteries and the increasing influence of Tantric rites and practices. But, possibly by the time of the composition of the verses in question this aspect of the life in Buddhist monasteries had not become so pronounced as to be a reason for stopping common people from entering them.

Thus we can suggest that the present provision was formulated parallel to the injunction against entering a Jain temple and belongs to a period when resentment against the anti-Vedic stance of Buddhism had gathered momentum and when the earlier association of the term pāṣaṇḍa with the corporate activities of the Buddhist Saṅgha had been forgotten; but it was before the Buddhist monasteries had become disreputed for their immoral activities. A date between A. D. 700 and 850 will serve the requirements of the case.

### PRAKRTILAYA-IN THE PURĀNAS

#### By

#### RAM SHANKAR BHATTACHARYA

While commenting on the 13th mantra of the Îsāvāsya-upaniṣad Śaṅkarācārya remarks : यदुक्तम् अन्धंतम: प्रविशन्ति इति (12th mantra) प्रकृतिलय इति च पौराणिकैरुच्यते....

It is remarkable to note here that though *prakṛtilaya* is one of the important topics discussed in the Yoga¹ as well as in the Sāmkhya philosophy², yet Śankarācārya thought it necessary to refer to the Paurāṇikas (i.e. authors of the Purāṇas) while mentioning the authority for *prakṛtilaya*.

It would be wrong to supposse that Śankara referred to the Purāņa as he did not consider the Yogasūtra authoritative, for he quoted its sūtras twice in his bhāṣya on the Brahmasūtra; YS.2.44 and 1.6 are found to have been quoted in the bhāṣya on Br. Sū. 1.3.13 and 2.4.12 respectively.

From Sankara's remarks it appears that the Pura as (in which the Mahābhārata is also included) contain elaborate descriptions of *prakṛtilaya* and these descriptions were considered by him highly authoritative.

It is necessary to say here something about the nature of prakrtilaya. It is a 'state' which is aquired by those yogins who

Cf. भवत्रस्ययो विदेहत्रकृतिलयानाम् (Yogasūtra 1. 19). The Vyāsabhāṣya speaks of the prakṛtilayas on YS. 3.26 ( विदेहत्रकृतिलयास्त...).

<sup>2.</sup> वैराप्यात् प्रकृतिलयः Sāmkhyakārikā 45); न कारणल्यात् कृत-कृत्यता मानवद् उत्यानात् (Sāmkhyasūtra 3.54). Though this sūtra of the Sāmkhya-sūtra does not mention prakṛtilaya by name, yet there is not the slightest doubt that it alludes to the state of prakṛtilaya. Devala, who was a follower of Sāmkhya, spoke of prakṛtilaya as one of the four prayoṛanas (vide Mokṣakāṇḍa, p. 8).

rigorously practise acute vairāgya but fail to acquire discriminative discriment (vivekajāāna). On account of their ignorance about the nature of the constituent principles, especially of the puruṣa principle, these yogins merge after their death into one or other of the eight prakṛtis.<sup>3</sup>

The word prakrtilaya is found to have been used in two different senses in sästric works. Usually it is analysed as प्रकृती (ज प्रकृतिष्) ज्यो यस्य and the word means 'that yogin whose mind has merged into one or other of the eight prakrtis.' (The word prakrtil na is also used in this sense). It may also be analysed as प्रकृती (ज प्रकृतिष्) ल्या and the word would refer to the state in which the citta of a yogin as described above remains.

Following passages about praketilaya are found in the Paragas.

- (A) Prakṛṭilaya is mentioned in those Purāṇic passages that speak of five goals (gatis) of beings, In several Purāṇas the passages are more or less identical—a fact which tends to prove that they existed in older Purāṇic texts also.
  - i) The Brahmanda-p. (1.30.44-45a) reads:

यज्ञेन देवानाप्नोति वैराजं तपसा पुनः। ब्राह्मं तु कर्मसंन्यासाद् वैराग्यात् प्रकृतौ लयम्॥ ज्ञानात् प्राप्नोति कैवल्यं पञ्चेता गतयः स्मृताः।

- 3. ''प्रकृतिलयाः साधिकारे चेतिस प्रकृतिलीने कैवल्यपदिमव अनुभवन्ति यावस पुनरावनंतिऽधिकारवशाच् चित्तमिति'' (Vyāsabhāsya I. 19). See also ''मूडानामि जायेत तपोदार्ड्यन्मनोलयः । प्रकृतौ वा महत्त्तत्वे भन्नप्रत्य एव सः।''(Bodhasāra of Narahari, sec. on Yogadīkṣā 16). Narahari's mentioning of prakṛti and mahat is to be taken as the उपलक्षण of the other six prakṛtis.
- 4. The printed reading प्रकृते जीयम् is corrupt and is to be corrected to प्रकृती लयम्.
- 5. These passages have been quoted as from the Mahā-bhārata in Mokṣakāṇḍa, p. 8 (with the readings संन्यासाद् बहुग्गः स्थानम् and ज्ञानात् कैवल्यमाप्नोति).

- (ii) A similar passage is found in Agni-p.379.1-2a (with the readings यज्ञेश्र, तपसा पदम्, ब्रह्मणः कर्म). <sup>6</sup>
- (iii) An elaborate description of these five gatis is found in the Anuśāsana-parvan. (16.60-65a) of the Mahābhārata. The verse (63) on prakṛtilaya reads as follows:

## अपुनर्भवकामानां वैराग्ये वर्ततां च या। प्रकृतीनां लयानां च सा गतिस्त्वं सनातन ॥

- 6. Maskarin in his bhāsya on G. Dh. Sūtra 3.1 quotes the following verse without mentioning its source. Most probably the verse belongs to some Purāṇa ( यज्ञेन देवा-नाप्नोति वैराजं तपसा पुनः। संन्यासाद् ब्रह्मणः स्थानं वैराग्यात् प्रकृतौ लयम्॥).
- Since traditional commentators take the word prakṛti in prakṛtilaya in the sense of সক্তনী (or সক্তনিষ্ঠ), one expects সক্তনিষ্ঠ ভ্ৰযানাম্ in the place of সক্তনীনা ভ্ৰযানাম্. It appears that the laya of the citta in a prakṛti is regarded as the laya of prakṛti itself in a secondary sense.
- 8. The critical edition however reads the verse as : अपुनर्गर-कामानां वैराग्ये वर्ततां परे । विकृतीनां लयानां च सा गतिस्त्वं सनातन ॥ (16.63). Following points are to be considered in connection with this reading:
  - Though the word apunarmāra is grammatically correct, yet it is hardly used in the works on philosophy of Vedic tradition.
  - (ii) The word māra is to be taken in the sense of death or passion and the like. In this sense apunarmārakāmas are inferior to apunarbhavakāmas.
  - (iii) Prakṛtilayas do not possess paravairāgya as defined in Yogasūtra 1.16 and as such the reading वेराये वर्तता परे cannot be accepted as valid. Paravairāgya is intimately connected with vivekajñāna which invariably leads to isolation. The Sāmkhya-yoga school asserts that prakṛtilayas do not attain isolation; see the comm. on Sām. Kā 45. According to the commentator Gauḍapāda the vairāgya in prakṛtilayas is अज्ञानपूर्व. Māṭhara remarks that prakṛtilayas possess vairāgya without vivekajñāna. The Yuktidipikā observes: विपरीत यदेव वेरायं तृष्टिकाण्डानुपतित प्रकृत्यादिषु परत्वाभिमानः तत एव प्रकृतिलयो भवति.

It is to be noted here that though this verse uses the expression apunarbhavakama (possessing the desire for not coming again in this transmigratory existence) yet the prakrtilavas are said not to attain isolation or emancipation directly (see footnote 8) That is why the obserations of the commentator Nilakantha ( प्रकृतीनां ये लयमम्बस्यन्ति तेषां दहरादिरूपकारणब्रह्मोपासकानाम् अपुनरावित्तरूपा गतिश्चतुर्थी) are against the Sāmkhya-voga view.

(B) In some Puranic passages prakrtilaya is mentioned in connection with vairāgya (dispassion). As for example we find the following verse in Vāyu p. 102,93b-94:

शब्दाचे विषये दोषविषये पञ्चलक्षणे॥ अप्रद्वेपोऽनभिष्वङ्गः प्रीतितापविवर्जनम् । वैराग्यकारणं ह्येतत प्रकृतीनां लयस्य च ॥

The expression prakrtinām layasya undoubtedly refers to the state of prairtilaya.

- (C) The particular form of bondage (bandha) found in the pr rtilayas is called prākrta. This bondage is also mentioned in some Purānic passages; vide Vāyu-p. 101.59; Brāhmanda-p. 3.3.37b-38. An enumeration of bandhas (which are eight in number since there are eight prakṛtis, according to Sāmkhya; cp. अशे प्रकृतयः. Tattvasamasa-sūtra-1). For प्रकृत्यष्टकद्यन्य, see Šiva-p. I. 18. 2-4.10
  - (iv) In the eight entities in which the citta of a yogin gets dissolved, seven are called prakrtivikrtis and one is called *prakṛti* proper. As the word *prakṛti* is used in the names of all the eight entities in which the mind of a Yogin gets dissolved, the word prakṛtilaya seems to be more justified than the word vikṛtilaya. This is why the reading प्रकृतीनां लयानां is preferable to विकृतीनां लयानाम्
  - 9. प्राकृतेन च बन्धेन तथा वैकारिकेण च। दक्षिणाभिस्तृतीयेन बद्धोऽत्यन्तं विवर्तते ॥ इत्येते वै त्रयः प्रोक्ता बन्धा अज्ञानहेतवः। (Brahmāṇḍa-p. 3.3.37b-38; Vāyu-p. 102. 59-60a). प्रकृत्याद्यष्टबन्धेन बद्धो जीवः स उच्यते। 10

प्रकृत्याद्यष्टबन्धेन मुक्तो जीवः स उच्यते ॥२ प्रकृत्यादिगशीकारो मुक्त इत्युच्यते स्वतः। बद्धजीवस्तु निर्मुक्तो मुक्तजीवः स कथ्यते ॥३ (D) The period for remaining immersed in each of these eight prakṛtis has not been mentioned in the works on philosophy. It is the Vāyu-purāṇa which contains a passage that specifies the period as follows:

दश मन्वन्तराणीह तिष्ठन्तीन्द्रियचिन्तकाः । भौतिकास्तु शतं पूर्णं सहस्रं त्वाभिमानिकाः ॥ बौद्धा दश सहस्राणि तिष्ठन्ति विगतज्वराः । पूर्णं शतसहस्रं तु तिष्ठन्त्यव्यक्तचिन्तकाः ॥ पुरुषं निर्गुणं प्राप्य कालसंख्या न विद्यते । 11

Here the bhautikas are those beings whose minds are immersed in the five bhūtas, i. e. the tanmātras<sup>12</sup>, which are regarded as prakṛtis. Ābhimānikas are those whose minds are immersed in the ahaūkāra principle—one of the eight prakṛtis. Bauddhas are those whose minds are immersed in the mahat principle—one of the eight prakṛtis. Avyakta is the prakṛti in its equilibrium state. It is to be noted in this connection that the indriyacintakas do not fall under the field of prakṛtilaya, for the indriyas are not regarded as

प्रकृत्यग्रे ततो बुद्धिरहंकारो गुणात्मकः।
पञ्चतन्मात्रमित्येतत प्रकृत्याद्यष्टकं विद्ः॥४

(Śiva-p. 1. 18. 2-4). Mention of eight prakṛtis is found in many places in Itihāsa-Purāna literature. While commenting on 'प्रकृतिकाः परं यत्तृतविचन्त्यस्य लक्षणम्' (Bh smap. 5. 12) Devabodha takes prakṛti in the sense of eight prakṛtis (प्रकृतिरेकस्याः प्रकृतिविकृतिकयः ससम्यः).

- 11. These verses are found neither in the extant Vāyu purāṇa nor in the Vāyaviya section of the Śiva-purāṇa. It is quite possible that these verses were left by the later redactors of the older Purāṇic texts in which they occurred. There is a Vāyaviya-upapurāṇa (vide Studies in the Upapurāṇas, I, p. 489). As it has not been published, it cannot be said whether these verses belong to this Upapurāṇa or not. That these verses belonged to some Purāṇic work was known to ancient teachers. Medhātithi (on Manu 1.78) quoted these verses (with slight variations) with the remarks "उत्तर हि पूराणकारेण".
- 12 Tanmātras are somtimes called by the name bhūta as has been stated by the comm. Yuktidīpikā: भूतसंज्ञा हि तन्मान्त्राणाम् (22).

prakṛtis; similarly those beings, who abide in the puruṣa-principle, are not to be taken as prakṛtilaya, as puruṣa is not a prakṛti.

(E) Some Purāṇic passages are found to refer to the state of prakṛtilaya without using the name, an example of which is found in Santi-p. 217.21 which reads: रजीवजींड्ययं देही देहवान् राज्यवच्च-रेन् । कार्यरचाहत्वपतिर्वरामान् पक्रती स्थितः ॥ That this verse refers to the prakṛtilaya has been clearly shown by the comm. Nilakaṇṭha. ¹³ The expression पक्षती स्थितः undoubtedly shows that the verse speaks of prakṛtilaya. There are such verses in the Purāṇas as seem to refer to the prakṛtilayas though they contain neither the words prakṛti and laya nor their equivalents. Vide Vāyu-p. 102.32b·33;¹⁴ here the words आजवज्ञवीभाव and स्थान seem to refer to the state of prakṛtilaya. The passage जव्यक्ते संप्रलीयन्ते सर्वे ते क्षणविश्वनः (Vāyu-p. 101.85. Brahmāṇḍa-p. 3.2.83) may also refer to this state.

Though the extant Purāṇas do not seem to contain much material on the state of *prakṛtilaya*, yet Śaṅkara's referring to the Purāṇas indicates that the older forms of the Purāṇas did contain much more material than is found in the extant ones. 15 It is quite

- 13. बर्य देही रजीवज्यों बाह्येन्द्रियप्रवृत्तिशून्यः समाधी संत्यक्तस्यूळदेहोऽिप देही पृश्यो देहवान् भूत्वा शब्दवत् शब्दादिवत् कार्यं सूक्ष्मशरीरं चरेद् अनुचरेत् । यत्तु कार्येरव्याहतमतिः स व राग्यात् सूक्ष्मभोगेष्विप निःस्पृष्टः प्रकृतौ लीयते. न तु प्रकृतेः परं पृश्वं प्राप्नोति । अयं भावः—स्यूळसूक्ष्मकारणशरीरेप् कतो योगो सद्यो मोक्षमध्नुते; स्यूळमात्रविहोनो विदेहः स्यूळसूक्ष्माम्यां विहीनः प्रकृतिलयः। एतो हि सुपुत्तिस्यवद् उत्तरकक्ष्यां प्रविविक्षन्तौ मध्ये लयेनाभिभृतौनिविकल्पं परमनुभवत इव । अतए व तयोर संप्रज्ञातः संसारहेतुः। तथा च सृत्रितम्—मवप्रत्ययो विदेहप्रकृतिलयानाम् (Ys. 1.19) (Comm. on Sant p.217.21).
- 14. संसिद्धकार्यकरणाः संसिद्धा ज्ञानिनस्तु ये ॥ गत्वाजवञ्जवीभावे स्थानेष्वेषु प्रसंयमात्।
- 15. It is remarkable to note that after describing the five gatis (in which prakṛ tilaya is included) the Anuśāsana-p. says वेदबास्त्रपुराणोक्ताः पञ्जेता गत्यः स्मृताः' (16.65a). That prakṛtilaya was described in the Vedic as well as in the Purāṇic works is undoubtedly proved by this statement. Most probably the Purāṇic works referred to in this verse are older than the extant Purāṇas in which prakṛtilaya has been described.

likely that a large number of Purāṇic passages on this state occurring in the older forms of the extant Purāṇas were left in later times by the authors of the extant Purāṇas, as these authors, whose chief purpose was to preach sectarian religions in various ways, felt no interest in the tasteless theme of prakrtilaya.

 $Pra^i r tilaya$  falls under the field of  $nirb\bar{\imath}ja$  form of concentration (samādhi). It is gratifying to note that the  $nirb\bar{\imath}ja$  samādhi has been described in the Purāṇas in a considerable number of passages. 16

<sup>16.</sup> तत्रान्यज्ञानरोधेन योगिनो यान्ति ये लयम् । संसारकर्मणोप्तौ ये यान्ति निर्वोजतां द्विज ॥ (Visnu-p. 1.22.50); अन्ये निर्वोजयोगेन अह्मभावेन भाविता: . . . (Kūrma-p. 2. 48.44); योगं निर्वोजमत्यन्तं दु:खसंयोगभेषजम् (Bhavisya, Brāhma, 62. 13); निर्वोजमत्यन्तदु:खसंयोगभेषजम् (Visnudharma; vide Studies in the Upapurānas, I, p. 121).

# A FEW PURÂŅIC PASSAGES AND VIEWS WRONGLY UNDERSTOOD BY MODERN SCHOLARS

### Ву

#### RAM SHANKAR BHATTACHARVA

We sometimes come across glaring mistakes in the translations (or explanations) of Purāṇic passages in the works written by modern scholars. Erroneous views on Purāṇic matters are also found in these works. In the following pages a few examples of wrong translations and views are given to draw the attention of scholars interested in Purāṇic studies. These examples would show that a sound knowledge of Sanskrit as well as of Purāṇic tradition is essential for carrying fruitful research in the Purāṇas (Epics are included in the Purāṇas).

# (1) A wrong observation on an expression of the Väyupurāṇa

Referring to the names of measures (especially land measures) as given in some of the Purāṇas, Wilson observes: "The Vāyupurāṇa giving similar measurements upon the authority of Manu (मनोधानि प्रमाणानि), although such a statement does not occur in the Manusamhitā, adds that . . ." (Viṣṇupurāṇa, p. 40; footnote no. 6 on the verse 1.6.19; pub. Punthi Pustaka, Calcutta).

According to us the aforesaid observation of Wilson is wrong, as it is based on a reading of the Vāyupurāņa which is evidently corrupt.

The relevant Vāyu-verses as printed (Anandāśrama ed.)

चकुस्तदा यथाप्रज्ञं मित्त्वा मित्त्वात्मनोऽङ्गुलै: । मनोर्थानि प्रमाणानि तदा प्रभृति चिकरे ।।१०१ यथाङ्गुलप्रदेशांस्त्रीन् हस्तकिष्कुधनूषि च ।

(8.101-102a)

It is a pity that a Puranic scholar like Wilson failed to realize that the printed reading मनोर्थानि प्रमाणानि is highly corrupt (as shown below). Since the printed reading bears no sense, it is useless to draw any conclusion from it.

It can be easily understood that in the expression मनोथांनि प्रमाणांनि the word मनोथांनि must be taken as an adjective qualifying the noun प्रमाणांनि (measures). The word मनोथांनि can be taken as an adjective if it is regarded as an example of Bahuvrihi compound bearing the sense of मन: अर्थ: दोषां तानि. Do these words express any sense in connection with measures. What purpose is served by the word manas (mind)? No meaning of the word artha (namely prayojana, vastu, abhidheya, etc.) suits the context.

It is evidently clear that had the aforesaid expression contained the word मनु, it would have assumed the form मन्वयानि (in Bahuvrihi compound) meaning 'those whose artha is Manu'. Does the word मन्वयानि yield any sense? It is absurd to think that the sage Manu is an artha (in any of its senses recorded in the lexicons) of the measures. Even if we take the expression as a noncompound word and read it as मनोर्याः प्रमागानि we do not get rid of the absurdity, for there is no sense in saying that 'the measures are the arthas of Manu'.

All these tend to prove that the printed reading is corrupt and it requires to be corrected.

If we compare the aforesaid Vāyu passage with the similar passages in other Purāṇas¹, it would appear that the printed reading मनोपानि प्रमाणानि must be corrected to मानापानि प्रमाणानि (चिक्तरे) meaning 'they conceived (or standardized or fixed) measures for the purpose of measuring things'. It is needless to say that this is the only reading which yields sense and suits the context.

### (2)A wrongly conceived name of the descendants of Druhyu, the son of Yayāti

Wilson writes: "The Mahābhārata says that the descendants of Druhyu are the Vaibhojas, a people unacquainted with the use of cars or beasts of burden and who travel on rafts. They have no kings" (Viṣṇupurāṇa, 4. 18, p. 354).

मानायांनि प्रमाणानि तदा प्रमृति चिक्रिरे (Brahmanda-p. I. 7.95;
 Devi-purana 72.14); मानायांनि प्रमाणानि तास्तु पूर्व प्रचिक्ररे (Markandeya-p. 49.36; ताः refers to प्रजाः).

The above account is based on Adi-p. 85.34 (द्वह्यो: स्तास्त् व भोजा: and Adi-p. 84, 21-22 (यत्राश्वरयम्ख्यानां "अराजा भोजशब्दं त्वां नित्यं प्राप्स्यसि सान्वय:).

It is highly lamentable that a scholar like Wilson thought that the word Vaibhoja could be the name of a people on the basis of the passage दूह्यो: सुतास्तु वैभोजा:, in spite of the fact that Adip. 84.22 uses the word भोज्ञाब्द in connection with the descendants of Druhyu. There is not the slightest doubt that in Adi-p. 85.34 \$ is an indeclinable and that mig is the name of the people. It is gratifying to note that Bhojas as the descendants of Druhyu have been mentioned in Matsya-p. 34.30 also (द्रह्मो श्चैव सुता भोजा:).

### (3) A Wrong rendering of yuga in Vişnupurāna 2.3.52

While dealing with the life of Bharata (Jadabharata) the Visnu-purāna savs :

> ययौ जडमतिः सोऽथ युगमात्रावलोकनम्। क्वंन मतिमतां श्रेष्ठस्तदन्ये त्वरितं ययः॥

Wilson translates युगमात्रावलोकन as 'fixing his eyes upon the pole' (p. 200). Here yuga has been taken in the sense of a pole, which in the present context means 'the long rounded piece of wood attached to the palanquin (fibikā) of the king.'

Though apparently there is no difficulty or impossibility in gazing the pole of the palanquin by Bharata, who was one of those who carried the palanquin, yet this sense does not seem to be appropriate, if we consider the two epithets (viz. मतिमतां श्रेष्ट: and जहमति:) of Bharata given in the aforesaid verse. What is the relevance or coherence in saying that a person, who was the best of intelligent persons and was of stupefied mind, looked to the pole of the palanquin.2 Bharata was called jadamati on account of his being fully absorbed in meditation on the self i.e., he acted as if he were jadamati—in reality he was neither lunatic nor idiot.2

Cf. The Śāstric statements on the nature of yogins of higher order : बालोन्मत्तपिशाचचद् एकाको संचरन्''''(तुरीयातीतावधूतो-पनिषद् <sup>2</sup>); बालोन्मत्तपिशाचवद् अनुन्मत्तोन्मत्तवत् (नारदपरित्राजकोपनिषद् 3.89); अनुन्मत्ता उन्मत्तवद् आचरन्तः (याज्ञवल्क्योपनिषद् 6).

In fact যুদ্দাব্যভালন<sup>3</sup> bears a highly specialized sense, when it is used in connection with yogins or sannyāsins and the like. Traditionally in all such passages yuga stands for the measure of four hastas (one hasta = 24 aṅgulis = 18 inches).<sup>4</sup> Thus it is clear that according to the Viṣṇupurāṇa Bharata carried the palanquin (with others) and while moving he used to look at a space of four hastas only i.e. he did not cast his eyes at a long distance.

It should be noted in passing that this meaning of *yuga* is metaphorical. Since *yuga* means a yoke<sup>5</sup> which is usually of four *hastas*<sup>6</sup> only, the word was metaphorically used in the sense of the measure of four *hastas*.<sup>7</sup>

# (4) A wrong rendering of the word भूम्यादिसंस्थान—one of the characteristics of the Purāṇas

In his Preface to the Viṣṇupurāṇa Wilson has quoted the verse 'सर्गक्ष प्रतिसर्गश्च गंशो मन्वन्तराणि च। मून्यादेश्चैव संस्थानं पुराणं पञ्चलक्षणम्' and has rendered the expression भून्यादेश्चैव संस्थानम् by 'destruction of the earth and the rest or final dissolution' (p. 5).

<sup>3.</sup> पात्री दण्डी युगमात्रावलोकी (शाट्यायनीयोपनिषद् 20); नासाग्रन्यस्तनेत्र-त्वम् "'युगमात्रेक्षितगति: (quoted in Bhaktirsāmṛtasindhu, sec. Paścima, Lahari I).

<sup>4.</sup> On युगमात्रोदिते सूर्ये (Vana-p. 295. 10) Nil. remarks: 'युगं हस्तचतुष्कं तावद् उदिते उपरियाते'.

Tuga means घुर्ययोजनदण्ड (Nil. on Karņa-parvan 34.21).
 युगो नाम घुर्यस्कन्ध्याः सिन्छद्रप्रान्तो यानाङ्गभूतो दारुविशेषः (Malli. on Raghuvaméa 3.34). Dhurya is a bullock or horse yoked to the pole or carriage.

<sup>6.</sup> चतु हस्सं युगं कार्या स्कन्धयोरम चन्द्रवत् (Brhatparāsarasmṛti 5.72). युगं हलाञ्जं तच चतुर्हस्तप्रमाणमिति लक्ष्यते (Comm. Durgamasangamani on Bhaktirasāmṛtasindhu, sec. Pascima, Lahari 1).

<sup>7.</sup> The Bhāgavata uses the expression হ্যুনাবাৰ্লীকন (5.10.2) while referring to the same incident. Işu (an arrow) also means a measure of length like yuga; it is about three feet; (vide Mon. Will.; s. v. হয়. It appears that there were two customs (for sannyāsins) for the space to be looked at at the time of wandering.

In the above verse samsthāna cannot mean destruction or dissolution, which falls under the characteristic pratisarga. Evidently samsthāna in the above verse means sannivesa, the usual meaning of this word (Amarakośa 3.3.124) or vinyāsa (arrangement) and it is quite reasonable to hold that মহাাহিষ্য বা points to those chapters in the Purāṇas that deal with bhuvanakośa. Though the fifth characteristic of the Purāṇas is usually said to be vaṃsyānucarita, yet the author of the above verse seems to include it in vaṃs a thinking that vaṃs jānucarita (deeds of persons mentioned in the genealogical lists) is not quite different from vaṃs a.

# (5) A wrong view about the offspring of Kubera

While dealing with the Pulastyas F. E. Pargiter says:

"Viśravas had four wives......Devavarnini,......Puspotkaţā,.... and Vākā and......Kaikasi. Viśravas's son by Devavarnini was Kubera Vaiṣravana and Kubera had four sons Nalakūbara, Rāvaṇa Kumbhakarṇa and Vibhiṣaṇa and a daughter Śūrpanakha<sup>8</sup> (Ancient Indian Historical Tradition, p. 241).

A perusal of the Purāṇas reveals that the view of Pargiter is based on a wrong understanding of the relevant Purāṇic passages. While it is correct to state that Viśravas had four wives, it is wrong to say that Kubera had four sons, named Rāvaṇa etc. and a daughter named Śūrpaṇakhā.

Pargiter informs us that the account of the Pulastya dynasty is found in the five Purāṇas, namely the Vāyu-p., Brahmāṇḍa-p., Linga-p., Kūrma-p., Padma-p., and the Bhāgavata-p.

Let us consider the relevant passage of the  $V\bar{a}yu$ -p which reads :

ऋद्धयां कुबेरोऽजनयद् विश्रुतं नलकूबरम्। रावणं कुम्भकर्णं च कन्यां शूपंणखां तथा। विभीषणचतुर्थांस्तान् कैकस्यजनयत् सुतान्। (70.41

8. Pargiter spells it with a dental n, which is wrong. There must be a cerebral n in this word according to Pāṇinian sūtra पूर्वपदात् संज्ञायाम्य: (8.4.3). If the word is taken in its derivative sense (a woman having fingernails like winnowing basket) it must be spelt with a

JAN., 1984] PURANIC PASSAGES AND VIEWS WRONGLY UNDERSTOOD 45

Similar verses are found in Brahmānda-p. 3. 8. 46b-47 and Linga-p. I. 63. 61b-62a also.

It appears that Pargiter takes Kubera as the agent of the verb ajanayat in both the first and second lines. Since it is said that Kaikasi was the wife of Viśravas (and not of Kubera) we are compelled to draw the conclusion that Rāvaṇa and others were the sons of Viśravas (and not of Kubera).

A similar view is expressed in Kūrma-p. 1,19. 9-12a. There is however no mention of the offspring of Kubera here. In Bhāgavata 9.2.31-32 Dhanada (i.e. Kubera) is said to be the son of Viṣravas. In these verses there is no mention of the birth of Rāvaṇa, his brothers and sister. Padma-p. 6. 269. 15-19 do not say anything about Kubera. It is stated here that Kekasī (i.e. Kaikası) was married to Viṣravas and that they gave birth to Rāvaṇa, Kumbhakarṇa, Śūrpaṇakhā and Vibhiṣaṇa.

Thus it is clear that none of the Purāṇic passages referred to by Pargiter upholds his view.

### (6) A wrongly rendered verse of the Mārkaṇḍeya-purāṇa

Pargiter translated Mārkaṇḍeya-p. 10.31 as follows:

"Hence O father, I will abandon this wellknown series of pains .... .... and I will depart. Does not the duty enjoined by the three Vedas, which abound in unrighteousness, resemble the result of sin"? (Fn.—Prof. Monier-Williams gives त्रयोधर्म as masculine only).

The reading of the verse (in the Jivananda edition of 1879) is as follows:

## तस्माद् यास्याम्यहं तात त्यक्त्वेमां दुःखसन्तितम् । त्रयीधमंमधर्माङ्यं किम्पापफलसन्निभम् ॥

The above translation and the footnote show that (1) Pargiter took the word किम् as a separate word indicating a question and considered पापस्त्रसन्भि as one word and that (2) he considered the second line an independent sentence since he took trayī-dharma as a word which should have been used in the masculine gender (dharma being a masculine word).

All of these views of Pargiter are untenable as the following consideration would show:

It is astonishing that though the verse as printed contains no negative particle, yet Pargiter translated it as if it were negative in sense. (Mark the expression 'does not').

The genuineness of the reading किम्पाप is highly doubtful. As the word pāpa itself signifies kṣepa (censure) it is useless to make it compounded with kim according to the Pāṇinian sūtra 2.1.64 (किंग: क्षेप).

The proper reading of the fourth foot of the verse is किम्पाक-फल्सिन्निभम् as clearly appears from the following works which quote this verse mentioning the Markandeya-purana as its source:

(i) The bhāṣya by Vijūānabhikṣu on Sāmkhyasūtra 1.6 (with the reading दृष्ट्रेमं दुःखनिविष्); (ii) the comm. by Nāgeša on Sāmkhya-sūtra 1.6 (with the same reading as found in Bhikṣu's bhāṣya); (iii) the comm. Vidvattoṣiṇi by Bālarāma Udās na on Sām. Kā 2 (with the reading दृष्ट्रेमं दुःखनिविष्यम्); (iv) the comm. Tattvavibhākara on Sām. Kā 2 (with the reading दृष्ट्रेमं दुःखनिविष्यम्).

Since kimpāka is a tasteless fruit, travīdharma has been rightly compared to it. The fruit is said to be poisonous though it is similar to mangoes in colour and smell (vide Jātaka in Bengali, p. 180 ed. by Išānacandra Ghoṣa). Nāgeša takes it to be the same as the nimba (comm. on Sārīn. Sū. 1.6), while according to others it is the mahātālaphala.

In the above verse त्रमीवर्मम् is the object of त्यक्ता. We are not going to say here anything about the reading of the words दु:खसन्तिशम्, दु:खसन्तिम् or दु:खसन्तिभम्, or about the process of construing these words with the other words in the verse.

<sup>9.</sup> Cp. विपाकविरसतया किम्पाकफलमेव (Medhātithi on Manu. 2.96); see also Kimpākajātaka.

<sup>10.</sup> Cp. एवं त्रयीधर्ममनुप्रपन्ता गतागतं कामकामा लभन्ते( Gita 9.21).

JAN., 1984] PURANIC PA: SAGES AND VIEWS WRONGLY UNDERSTOOD 47

### (7) A wrong rendering of the word Sagara in the Mārkandeya-purāna

Mārkaṇḍeya-p. 21.85b-86 read :
तेन ते दानवाः सर्वे सह पातालकेतुना ॥
ज्वालामालातितीवेण स्फुटदिग्नचयाः कृताः ।
निर्दंग्धाः कापिलं तेजः समासाद्येव सागराः ॥

The last line of the above passage has been translated by Pargiter as: "just as the oceans were burnt up when the fire of Kapila fell on them".

The above translation shows that Pargiter took the word sāgarāh in the sense of 'oceans'.

Evidently the rendering is wrong. Here sāgarāḥ must be taken to mean 'the sons of Sagara, a king of the Ikṣvāku dynasty'. It is a pity that Pargiter failed to notice that in the Purāṇas there was no account of falling Kapila's tejas into oceans.

The above Purāṇic passage means to say that the demons together with Pātālaketu were burnt like the sons of Sagara when they came in contact with the *tejas* of (the sage) Kapila.

### (8) A wrong view about the character of the word अभ्यस्मसे in Märkandeya-P. 84.8

The Markandeya-p. reads:

या मुक्तिहेतुरविचिन्त्यमहात्रता त्व मभ्यस्यसे सुनियतेन्द्रियतत्त्वसारैः। (84.8).

While rendering the above verse Pargiter translates ह्यत् अध्यक्षसे as 'thou studies' (according to him अध्यक्षसे is the form in active voice) and remarks that the use of the root अध्यक् as ātmanepadin is rare ('ātmanepada, which seems rare').

A consideration of the above verse would show that the sentence is in passive voice, the agent being सुनियतेन्द्रियतत्त्वसारै: (जनै:), and as such the root अभ्यस् is required to be used in its ātmane-

padin form. There is no question of rarity in this use. The root see belongs to the Divadi group, 11

### A wrong view about the name of the foster-father of Karna—the kānina son of Kunti

John Davies, the translator of the Bhagavad-g<sup>\*</sup>tā, remarks that Karna's foster-father was Nandana, the sūta of Dhṛṭarāṣṭra; hence he was assumed to be the son of a sūta<sup>12</sup> (Footnote on 11.34, p. 74)

In fact the name of the foster-father of Karna was Adhiratha as has been clearly stated in the Mahābhārata. That Karna was brought up in a sūta family has been stated in the Purāṇas also. 1.4 Davies seems to have drawn his view from the word sūta-nandana in the following verse of the Mahābhārata:

तमुत्सृष्टं जले गर्भं राधाभर्ता महायशाः। पुत्रत्वे कल्पयामास सभार्यः सूतनन्दनः॥

(Adi-p. 111.23)

The word sätanandana cannot grammatically mean 'a süta Nandana by name'. It simply means 'a delighter of süta' i.e. the sta caste. 15

- 11. The first line has two variants, namely अविचिन्त्यमहा-प्रभावादम्बन्धी and महाज्ञता च अम्बन्धी (Devimāhātmya, p. 250, ed. by Dr. V. S. Agrawala). Our reading has been accepted by almost all commentators. The agent (karir) of अम्बन्धी must be conceived as त्वम्, whether it is read in the verse or not.
- 12. Sūtas belong to the Pratiloma caste. They are said to be the offspring of Kṣatriya males and Brāhmaṇa women. Driving chariots is said to be their chief avocation (सूतानाम्बसारध्यम्).
- 13. सूतीऽधिरण इत्येव (Vana-p. 108.2);
  सूती हि मामधिरथी दृष्ट्रैवाम्पनयद् गृहान् ।
  राधायाश्चैष मा प्रादात् सौहादीद् मधुसूदन ॥
  (Udyoga-p. 141.5; said by Karna to Kṛṣṇa).
- 14. कर्षांऽमूद् बलवान् वीरः पालितः सूतसद्मित (D. Bhag. 2.6.38).
- Cp. यदुनन्दनी = यद्वनामानन्दियतारी (Comm. by N.1. on Harivania 2.3.29). Nandana—one who delights (नन्दयतीति-नन्दनः).

### (10) A wrong meaning of 哥里哥哥 in Kurma-p. 1.12.196

The Kūrma-purāṇa contains 1008 names of Devi in the 12th chapter of its first part. After enumerating these names the Purāṇa uses the expression नामनामध्यसङ्ख्या in 1 12.196.

While dealing with this Purāna Dr. Winternitz takes the word astasahasra as meaning 'eight thousand' (History of Indian Literature, Vol. I, part II, p. 503). Since this chapter of the Purāna contains 1008 names, the word astasahasra must be taken in the sense of astādhikam sahasram (8+1000=1008). Had Winternitz taken the trouble to go through the chapter he would not have committed such a glaring mistake.

#### (11) A wrong rendering of a Devibhagavata verse

The Devibhagavata (2.6.7) reads:

घृतराष्ट्रस्य द्वे भार्ये गान्धारी सौबली तथा। द्वितीया च तथा वैश्या गार्हस्थ्येष प्रतिष्ठिता।।

Dr. R. C. Hazra thinks that the aforesaid verse speaks of 'Dhṛtarāṣṭra's marriage with Gāndhār. and Saubalı' (Studies in the Upapurāṇas, vol. II p. 289).

Evidently the view is wrong. The verse simply says that Dhṛtarāṣṭra had two wives: one belonged to the Gāndhāra country (or was the offspring of the king of Gāndhāra) and was the daughter of Subala and the other was a woman of the Vaiśya caste. That Dhṛṭarāṣṭra married the daughter of Subala, king of the Gāndhāra country, has been stated in the Mbh. Ādiparvan, ch. 110. The word subalāṭmajā has been used for this lady in 110.9.

It appears that the words ই মার্ট in the first half of the above verse created the mistaken idea that Gāndhārī and Saubali were the names of the two wives of Dhṛtarāṣṭra. The use of the words ত্রিনীয়া and নুয়া in the second half however clearly shows that the idea is wrong. That the second wife of Dhṛtarāṣṭra belonged to the Vaisya caste is stated in the Mahābhārata (Ādi-p. 114.42-44).

### (12) A Wrong translation of a verse of the Bhavişya-purāņa

The Utsargamyūkha (p.16) of Nılakantha and the Rājadharmakaustubha (p. 183) of Anantadeva quote the following verse from the Bhavişya-purāṇa:

# अश्वत्थमेकं पिचुमदंमेकं न्यग्रोधमेकं दश तिन्तिडीश्च । कपित्यबिल्बामलकत्रयं च पञ्चाम्रवापी नरकं न याति ॥ 16

(The second foot has a variant दश तिन्तिडीकम्)

The aforequoted verse is Bhavişya-p. Uttara 128.11 with the readings दश चिञ्चिणीकान् and बिल्वामलकीत्रयं च. It has been translated by Dr. Kane as: "He who plants either one Aśvattha, or one Picumarda, or one Nyagrodha, or ten tamarind trees, or the trees, i. e. Kapittha, Bilva and Āmalaka or plants five mango trees would not see hell" (H. Dh. S. II, p. 895).

According to us the above translation is wrong. The verse andoabtedly speaks of a person who is a প্রাপ্তরাদিন (lit. a planter of five mangoes) and says what constitute pañcāmra (in the first three lines). Thus it is quite logical to think that all the fruits mentioned here are collectively called pañcāmra. The fruits are: (1) one Asvattha, (2) one Picumarda, (3) one Nyagrodha, (4) ten Tintidis, (5) one Kapittha, (6) one Bilva and (7) one Amalaka.

Apparently it seems to be quite illogical to think that seven kinds of fruits (having a total number of 16) are called by the name parks are. According to ancient teachers the use of Part in this sense is however no fault as the word is a sanifiā. It is not necessary for a sarifi to describe the character of the sanifiān in a precise way. As for example we may consider the sanifiān Navarātra (the name of a worship). It literally means 'having nine nights'. Though this worship sometimes lasts for eight nights (if there is tuthistant) or for ten nights (if there is tithis wordhi), yet there is no maining the festival 'Navarātra' (Puruṣārthacintā-main, p. 61).

<sup>16.</sup> The verse is also found in Varaha-p. 172. 39 (with the readings पिन्नमन्दमेकं, दश पूष्पजाती:, बे हे तथा दाडिसमातुलिङ्गे, पञ्चाम्ररोपी; तर्क न पक्षेत्); in Padma-p. 6.243.97 (with the readings दश तिन्तिडीम्न, राक न पक्षेत्); in Padma-p. 5.243. 97 (with the readings पिनुसन्दमेकं, राज विकास में न पक्षेत्).

# (13) A wrong explanation of the name of a Kalpa occurring in the Viṣṇudharmottara-purāṇa

The Rājadharmakaustubha of Anantadeva quotes the following passage from the Viṣṇudharmottara :

पञ्चकल्पविधानज्ञं वरयेत्तु सुदर्शनम् ॥ नक्षत्रकल्पो वैतानस्तृतीयः संहिताविधिः । चतुर्थः शिरसा कल्पः शान्तिकल्पश्च पञ्चमः ॥ (२. 5. 3b-4)

Quoting the above passage from the Rājadharmakaustubha in his Hist. of Dharmaśāstra (vol. III, p. 119, footnote 159) Dr. Kane remarks as follows; "Śiras here seems to mean Atharvaśiras, which is an Upaniṣad, mentioned in the Gautamadharma-sūtra 19.12, Vasiṣṭha-dharma-sūtra 28.14, Viṣṇudharma-sūtra 56.22 among holy Vedic texts that purify a person of sin. It begins with देवा ह वै स्वर्ग लोकमगमंस्ते देवा:……"

Before showing the invalidity of this remark we want to draw the attention of our readers to the fact that the Venkateswar edition of the Visnudharmottara (the only edition available to Dr. Kane) reads चतुर्थोऽङ्किरसा कल्पः in the place of चतुर्थः शिरसा कल्पः According to us the correct reading is चतुर्थोऽङ्किरसः कल्पः अङ्किरसाम् seems to be a clerical error for अङ्किरसः.

There is a strong ground for the validity of the reading accepted by us. In the Introductory part of Sāyaṇa's bhāṣya on the Atharvaveda we find the following passage:

तदुक्तमुपवर्षाचार्यैः कल्पसूत्राधिकरणे— नक्षत्रकल्पो वैतानस्तृतीयः संहिताविधिः । तुर्यं आङ्गिरसः कल्पः शान्तिकल्पस्तु पञ्चमः ॥

Since आङ्गिरस is derived from अङ्गिरस् (by adding the secondary suffix an) there is no doubt about the correctness of the reading अङ्गिरम: in the Viṣṇudharmottara. A similar view is found in other Purāṇas also. 17

17. नक्षत्रकल्पो वैतानस्तृतीयः संहिताविधिः। चतुर्थोऽङ्गिरसः कल्पः शान्तिकल्पश्च पञ्चमः।। (Vāyu-p. 61.54; Brahmāṇḍa-p. 1.33. 61b-62a). नक्षत्रकल्पो वेदानां संहितानां तथैव च ॥ चतुर्थः स्यादाङ्गिरसः शान्तिकल्पश्च पञ्चमः॥ (Viṣṇu-p. 3.6.14b-15a). Accor-

Āngirasa kalpa is connected with abhicāra; it prescribes mīraņa, mohana, uccātana, vidveṣaṇa, stambhana and vasīkaraṇa. That part of the Atharva veda which deals with abhicāra is said to have been seen by the sage Angiras.

Now we are going to show the invalidity of the explanation of जिरसा कर्ष: as given by Dr. Kane. It is impossible to construe चिरना (a word with the third case-ending) with क्र्य: Even if जिरसा is changed into जिरसः no useful purpose is served. Moreover there is no authority for taking जिरस as referring to the Atharvasiras Upaniṣad. Again, if जिरस is taken to be the name of an Upaniṣad, the use of the word kalpa with it becomes highly objectionable. Since the Nakṣatra kalpa and the other three kalpas are not the names of any Upaniṣads, the Āngirasa kalpa cannot reasonably be taken as the name of an Upaniṣad unless there are strong grounds to hold so.

## (14) A wrong meaning of the word yamalārjunau

The Mānameyodaya of Nārāyaṇa reads:

श्मशाने जायते वृक्षः कङ्कगृध्निषिवितः । नलकूप-मणिग्रीवौ आसतुर्यमलार्जुनौ ॥

(p. 152)

Mr. S.S. Suryanarayana Sastri and Dr. Kunhan Raja translate the second half as: As the yamala and the arjuna trees stood Nalakūpa and Maṇigriva

From the translation it appears that the translators took যুমনাজুনী as denoting two distinct trees—one called Yamala and the other called Arjuna.

To take yamalārjunau in the aforesaid sense is evidently wrong. The second line of the above verse undoubtedly refers to the Yamalārjuna-bhanga episode connected with the life of the child

ding to the commentator Śridhara आङ्गिरसकत्प means अभिनारादिविधि. "नक्षत्रकत्पो वेदानां संहितानां तथैव च। चतुर्थः स्यादाङ्गिरसः शान्तिकत्पश्च पञ्चमः ॥ २। तथैवाङ्गिरसं कत्पे षट्कमंणि सविस्तरम्। अभिनारविधानेन निर्दिष्टानि स्वयंभुवा ॥ ६ (Nāradīya—p. 1.51 2, 6).

Kṛṣṇa, which has been described in several Purāṇas; vide Harivamsa 2.7; Viṣṇupurāṇa 5.6. Brahma-p. 184, Bhāgavata-p. 10.10. It is stated in the Bhāgavata-p. that the two sons of Kubera named Nalakūbara and Maṇigrīva being cursed by Nārada assumed the forms of two Arjuna trees. The word yamala in the aforesaid verse simply means 'yugma' 'the connected two'.

The same mistake was committed by Hopkins also for he said 'Yamala and Arjuna (the pair)' (Epic Mythology, p. 217).

Nalakūbara is an established name in the Purānic works. That he is the son of Kubera has been stated in Sabhā- p. 10.19, Rāmā. Uttara 26.32 and Vayu-p. 70.41. 18

### (15) A wrong view about the name of the city Gajasāhvaya

Anugitā 36.51 (= Aśvamedha-p. 51.51) reads:

इत्युक्तवचनं कृष्णं प्रत्युवाच धनञ्जयः। गच्छामो नगरं कृष्ण गजसाह्वयमद्य वै॥

Shri K. T. Telang has rendered Gajasāhvaya in this verse by 'the city of Gajasa' and has stated in the footnote that it is the same as Hastināpura, the capital of the Paṇḍavas (Sacred Books of the East, Vol. VIII, p. 394).

According to us it is utterly wrong to think that Gajasāhvaya is the city of Gajasa, i. e. the city named Gajasa.

From some of the statements of the Mahābhārata and the Purāṇas it is fairly clear that the city of Hastināpura was founded by king Hastin, a descendant of king Duṣyanta, and it was also called by the name Gajasāhvaya (gaja being a synonym of hastin) and by the names of similar character, namely Nāgasāhvaya and Vāraṇāhvaya (nāga and vāraṇa being the synonyms of hastin).

18. The Bhagavata-p. (10.10.24) reads नलक्वरमणिग्रीवावासतु-यंमलाजुं नी. It appears that since the first foot is metrically defective (on account of having nine syllables), the name नलक्वर was changed into नलक्ष. Since क्वर and क्ष्म are not synomymous this change in the name is objectionable. Examples of anustubh verses with नवासरचरण are sometimes found in Puranic verses, especially in those verses that contain proper names. Commentators have shown grammatical correctnes of the words Gajasāhvaya and Nāgasahvaya.<sup>19</sup> Justification for using the letter sa in these names have also been shown.<sup>20</sup>

It is to be noted in this connection that the name Hastināpura is an example of aluksamāsa, though the form is somewhat unusual.<sup>21</sup> Sometimes we find the name in the form of Hāstinam puram or Hāstinapuram (Mbh. Sabhā-p. 1.16) in which Hāstina is to be taken in the sense of 'founded by king Hastin'.

### (16) A wrong rendering of Vișņupurāņa 1.2.25

Vișnupurăna 1. 2. 25 reads:

प्रकृतौ संस्थितं व्यक्तमतीतप्रलये तु यत्। तस्मात् प्राकृतसंज्ञोऽयमुच्यते प्रतिसंचरः॥

It has been translated by Dr. Dasgupta as: "As all manifested things had returned to the parkrti at the time of the last dissolution, the prakrti is called pratisañcara" (H. I. P. III, p. 497).

The translation is wrong as the following consideration would show. The verse is on dissolution (pratisañcara). It says that on account of the fact as stated in the first half of this verse (cp the word tasmat) this (ayam) kind of dissolution (pratisañcara) is called (ucyate) by the name prakṛta (prākṛtasaṃjña). Prakṛtasaṃjña means one whose saṃjāā (name) is prākṛta (ब्राह्मत: संज्ञा नाम यस्य सः).

It is to be noted here clearly that the verse does not say anything about prakṛti (as is thought by the translator) but about pratisañcara, precisely the prākṛta form of pratisañcara. It is well-known that the Purāṇas speak of four kinds of pralaya or pratisañcara, namely nitya, naimittika, prākṛta or prākṛtika and ātyantika. 22

- 19. गजेन सिंहत आह्नयो नाम यस्य (Śridhara on Bhāgavata 1.4.6); नागसाह्नयो नागेन हस्तिना समान आह्नयः संज्ञा यस्य (Devabodha on Sabhā-p. 43.2).
- 20. A simlar use of स is to be found in the words अर्थसतत्त्व (Mahābhāṣya 8.3.72) and वस्तुसतत्त्व (Vyāsabhāṣya 2.5). तत्त्वमेव सतत्त्वम् (Śridhara on Bhāg, 2.7.19).
- 21. In the sense of हस्तिनः पूः, the usual form is हस्तिप्रम्.
- For the Puranic description of pralaya, see Brahma-p. 231-233; Visnu-p. 6. 3-7; Kurma-p. 2. 45-46; Märkandeya-p. 46; Väyu-p. 100-102; Agni-p. 368-382; Garuda-p. 215-217; Bhägavata-p. 12. 4; Brahmanna-p. 3. 1-3.

Dr. Dasgupta has failed to notice that in none of the Purāṇas prakṛti is called pratisañcara. He should know that most of the Purāṇas describe the prākṛta form of pratisañcara more or less in the same way as is found in the Viṣṇupurāṇa so far as the essential character of pratisañcara is concerned. The commentator has explained the verse clearly. He takes अतीत्रज्ञ not in the sense of the preceding dissolution but all past dissolutions (अतीतग्रहण सर्वप्रलयोग्लक्षणार्थम्).

It is remarkable to note that though Dr. Dasgupta has failed to understand the verse, Wilson has translated it correctly (....'that dissolution is termed elemental, prākṛta, p. 11).

## (17) A wrong rendering of Vişnupurana 1.2.30

यथा सन्निधिमात्रेण गन्धः क्षोभाय जायते । मनसो नोपकर्वृत्वात् तथासौ परमेश्वरः ॥

This has been translated by Dr. S. N. Dasgupta as: "His (Parameśvara's) proximity alone is sufficient to produce the disturbance leading to creation; just as an odorous substance produces sensation of odour by its proximity without actually modifying the mind" (H. I. P. vol. III, p. 498).

This translation shows that (i) Dr. Dasgupta does not construe मनसः with क्षोभाय, i. e. he does not construe the words in the verse to make a sentence like यथा गन्यः मनसः क्षोभाय जायते but construes मनसः with उपकर्तृत्वात् and that (ii) he takes the word उपकर्तृत्व in the sense of the act of modifying.

Both of the above views are manifestly wrong. The context shows that the verse must be construed as: यथा गन्छ: सन्निधिमात्रेण मनसः क्षोभाय जायते, न तु उपकर्तृ त्वात्, तथा असौ परमेश्वरः (सर्गकाले सन्निधिमात्रेण प्रधानं पुरुषं च क्षोभयामास, न तु उपकर्तृ त्वात्).

Thus the verse means to say that Paramesvara causes ksobha (agitation, disturbance) in prakṛti and puruṣa not through any kind of agency but through his proximity. The purpose of using this simile is to show that Paramesvara does not exert any effort in the act of disturbing puruṣa and prakṛti.

The commentator Śrīdhara is in favour of the meaning of the verse as shown by us. He explains उपकर्तृत्व by तदनुकूलक्रियाकारित्व. The Śākta teacher Bhāskara has quoted this verse as from the Viṣṇupurāṇa with the introductory remarks क्रियान्वयमन्तरेणैन कर्नादिकारकारकाया। (Bhāṣya on Latitāsahasranāma p. 66, on the name निक्किया). 28

### (18) A wrong view about Pūru, son of king Yayāti

Vācaspati says in his Tattvavaišāradī: तथा चोक्तं ययातिना पूरी यौवनमपंयता (on Vyāsabhāsya 2.42). The sentence has been rendered by Woods as: As was said by Yayāti when he conferred youth upon his (father) Puru.<sup>24</sup>

Woods deliberately used the word 'father' (which does not exist in the comm.) with a view to indicating the relation between Pūru and Yayāti. It is highly unfortunate that Woods erred in indicating such a wellknow relation. That Yayāti was the father of Pūru has been stated in the Mahābhārata and the Purāṇas; vide Adi-p. 83.10; Matsya-p. 32.9-13; Vāyu-p. 93.16-17; Bhāgavata-p. 9.18.33; Viṣṇu-p. 4.10.6; Liṅga-p. 1.66.66; Brahma-p. 12.6; Brahmāṇḍa-p. 2.68.16.

It is a matter of great regret that in his Hindi annotations on the Vyāsabhāṣya the Indian scholar Sureśa Candra Śrīvāstavya

- 23. The verse is found in the Kālikā-p. (25.4) also with the reading मनसो लोककर्तृत्वात् (in the third foot). The reading लोककर्तृत्व (in the place of नोपकर्तृत्व) is evidently corrupt.
- 24. Woods seems to read Puru in the Tattvavaisāradi passage quoted above. In fact the name is Pūru and not Puru as may be proved by the Purāṇic passages mentioning the sons of Śarmiṣṭhā which read दुहां चानुं च पूरुंच शिमष्टा वार्षपर्वणी (Brahmā-p. 12.6; Vāyu-p. 93.17; Viṣṇu-p. 4.10.2; Bhāgavata-p.9.9.33; Liṅga-p. 1.66.66; Garuda-p. 139.18; Agni-p. 273.23); दुह्यं चानुं च पूरुंच शिमष्टा चाप्यजीजनत् (Kūrma-p. 1.22.7); दुह्यं चानुं च पूरुंच जीन क्रमारानजीजनत् (Matsya-p. 32.10). There would arise metrical fault if the name is read as Puru.

JAN, 1984] PURANIC PASSAGES AND VIEWS WRONGLY UNDERSTOOD 57 committed the same mistake as done by Woods. 25

# (19) A wrong view about the name of the wife Yati, son of king Nahuşa

It is stated in the Purāṇa Index by V. R. Ramacandra Diksitar that Yati, the eldest son of Nahuṣa, married Gā, daughter of Kākutstha (s. v. Yati).

The Vāyu and Brahmāṇḍapurāna passages referred to in this connection, read काकुस्थकन्यां गां नाम लेभे पत्नी यत्तिस्तदा (Vāyu. 93.14 Brahmāṇḍa, 3.68.13).28 It appears that Shri Diksitar took Gām as the accusative singular of Gā. Though grammatically the form is correct, yet in fact the name must be taken as Go (the accusative singular form of which is also Gām) and not Gā, which is a meaningless word.

It is to be noted in this connection that while the word Gā as a name is found in none of the Purāṇas, the name Go is often found in these works. As for example (i) one of the Pitṛkanyās was called Go (A. I. H. T., p. 69); (ii) Go was the name of the wife of king Brahmadatta (गिंत्र भाषीयाम् Bhāgavata-p. 9.21.25).

### (20) A wrong view about Bhārata, the Purāṇic name of India

R D. Karmarkar in his paper entitled 'The original name of India' writes: "According to Brahmapurāṇa, however, the name Bhārata is after Bharata (son of Duḥṣanta and Śakuntalā) who was a Cakravartin" (A. B. O. R. I. Vol. XXXVI, p. 117). The relevant verse quoted in the footnote is: चक्रवर्ती सुरो ज हुँ दुव्यन्तस्य महारमन:। शकुन्तल्याया भरतो यस्य नाम्ना तु भाग्ताः॥ (Brahma-p. 13.57). A similar view is expressed by other scholars also. J. H. Dave in his 'Immortal India' says: "Mahābhārata says that it (Hastināpura) was the capital of King Duḥṣhyanta and of his illustrious son

<sup>25.</sup> अपने पूज्य पिता पुरु को यौवन का अर्पण करते हुए ययाति ने कहा था (योगसूत्रभाष्यसिद्धि, p. 306).

<sup>26.</sup> See also Harivamia 1.30.3 (काकुरस्वकन्यां ना नाम लेगे; it has the variant ककुरस्व). It is worth remarking that while mentioning the name of the wife of Yati Pargiter did not err (Yati married Go, A. I. H. T., p. 167). According to him the reading Kākutstha is better than Kakutstha (loc. cit.)

Bharata after whom this country is named as Bhārata' (Vol. III, p. 156). C. V. Vaidya opines: "He (Bharata, son of Dushyanta)<sup>27</sup> gave his name not only to his descendants but also to the whole country, for India down to the present day is known in the Sanskrit literature as the land of Bharata" (The Mahābhārata: A Criticism, p. 84).

A careful reading of the Purāṇas and the Mahābhārata reveals that it was not the son of king Duṣyanta after whose name our country was called Bhārata but it was Bharata of the dynasty of Svāyambhuva Manu of the Svāyambhuva manvantara<sup>28</sup> (Bharata, the son of Duṣyanta belonged to the Vaivasvata manvantara).

It should be clearly noted that the Purānas and the Mahābhārata expressly state that the Bhāratas (the people called Bharatas) were named after the son of Duşyanta. The word भारताः cannot be interpreted to mean the name of a country, for the word Bharata, being not the name of a janapada, cannot be used in the plural number. The word Bhāratāh evidently refers to a people (भारता जनाः). Sometimes the word Bhāratam (in neuter) is used, which must be taken as the name of a dynasty or race (kula). 29

## (21) A wrong view about a statement of the Mahābhārata

Dr. Radha Kumud Mukherjee writes: "Secondly there is a statement of the Mahābhārata (14.66-70) to the effect that there was a period of 1050 (or 1015) years between Mahāpadma's inauguration and Parīkṣit's birth which took place soon after the Bhārata War" (Hindu Civilization. vol. I, p. 150).

- 27. The Purāṇic works frequently use the form दुष्यन्त (from the Divādi root duṣ—दुष्यन्तीति दुष्यन्त:). If the forms दुःषन्त and दुष्यन्त are taken to be correct they may also be derived in the following manner: (i) दुस् + अस् + अन्त (झस्); and (ii) दुस् + सन् + स्त with the help of the pṛṣodarādi sūtra. The Satapatha Brāhmaṇa speaks of भरत दौ:पन्ति in 13.5.4.11, which shows that Bharata's father was called दु:पन्त.
- 28. See the initial chapters of the sec. on Bhuvanakoʻa in most of the Purāṇas.
- 29. भारताद् भारती कीर्तिर्येनेदं भारतं कुलम् (Ādiparvan 74.131); शकुन्तलायां भरतो यस्य नाम्ना तु भारतम् (Vāyu-p. 99.134).

A perusal of the relevant chapters of the Mahābhārata would give the lie to the view of Dr. Mukherjee. Chapters 66-70 of the Aśvamedhaparvan describe how Parıkşit was born from the womb of Uttarā, the wife of Abhimanyu and how his life was saved by Krsna. Pariksit was born just after the Bhārata war.

Not only in these chapters of the Aśvamedha-parvan, but in this whole parvan, or even in the whole body of the Mahā-bhārata there is any mention of the period between Parikṣit and Mahāpadma. A statement to this effect is found in the Purāṇas, namely the Viṣṇupurāṇa (4.24.24); the Vāyu-purāṇa (99.415), the Matsya-purāṇā (273.35) and the Bhāgavata-purāṇa (12.2.26).

### (22) A wrong view about the nature of Śrāyantīya sāman

While showing the four forms of the Śrisūkta as occur in the four Vedas, the Agni-purāṇa says श्रायन्तीयं तथा साम श्रीसूक्तं सामवेदके (263.2).

According to Dr. S. B. Dasgupta the above sentence means mantras beginning with 'Śrāyantiya sāman are called the Śrisūkta of the Sāmaveda. 30

The view is wrong. There is no such mantra as 'Śrāyantiyam sāma' etc. in the extant Sāmaveda-samhitā. In fact the Vedic song sung on the mantra 'आयन्त इव सूर्यं विश्वेदिन्दस्य…'' (267; ed. Svadhyayamandala, Pardi) is called Śrāyantiya sāman. (The form of this song is to be known through Vedic tradition).

# (23) A wrong view about the non-mention of Bharata (the author of the Nāṭyaśāstra) in the Purāṇas

Dr. Manomohan Ghosh writes: Purāṇas except the Matsya (24.28-30) are silent on this Bharata, the authority on the Canons of Drama'' (The Nāṭyaṣāstra; fn. on verses 1, 2-5).

The view is wrong, for we find the passage 'मनोहराणि गोतानि नृत्यानि विविधानि च।। भरतस्य मुनेः शिक्षापण्डितै रिवतानि च' in the Skandapurāṇa (Viṣṇukhaṇḍa, Utkalakhaṇḍa 17. 50b-51a). That the passage refers to the author of the Nāṭya śāstra is beyond doubt.

<sup>30.</sup> राधा का क्रमविकाश, p. 20 (It is the Hindi translation of the book originally written in Bengali by Dr. Sashi Bhusan Dasgupta.). The relevant sentence in Hindi is : श्रायन्तीय साम आदि मन्त्र सामवेदोक्त श्रीसुक्त है.

### (24) A wrong view about the number of the sub-divisions of the seven dvlpas as mentioned in the Purāņas.

Dr. Manomohan Ghosh writes: "According to the Puranic geography the world was divided into seven continents, such as Jambu, 1 Plakṣa, Śalmali, Kuṭa, Krauñca, Śaka and Puṣkara. Each of these continents was further sub-divided into nine regions.." (The Nāṭyaṣāṣtra, p. 16, footnote 1).

The above view is partly wrong. That the earth was divided into seven dvipas (continents) is correct, but it is wrong to say that each of these seven dvipas was divided into nine regions (varsas).

A careful perusal of the Purāṇic chapters on bhuvanakośa would reveal that (i) the Jambūdv pa was subdivided into nine varṣas (regions), that (ii) the Puṣkara-dvipa was subdivided into two varṣas and that (iii) the rest of the seven dvipas, namely Plakṣa, Kuṣa, Krauɑ̃ca, Śāka and Śālmali were sub-divided into seven varṣas.

For the first view, see Matsya-p. 112; Vāyu-p. 37; Brahmāṇḍa-p. 2.14; Brahma-p. 18; Mārkaṇḍeya-p. 53; Linga-p. 1.47; Bhāgava-ta-p. 5.16; Viṣṇu-p- 2.1; Kūrma-p. 1.39; 1.44; Agni-p. 107-108; Garuḍa-p. 1.55; Varāha-p. 74.

The names of the nine varças of the Jambūdvipa slightly vary in different Purāṇas. Most probably the correct forms of the names would be: Bhārata, Kimpuruṣa, Harivarṣa, Ilāvṛta, Ramyaka, Hiraṇmaya, Uttarakuru, Bhadrāśva and Ketumāla.

For the second view, see Kūrma-p. 1.49. 1-5; Matsya-p. 123. 13-18; Viṣṇu-p. 2.4. 73-78; Vāyu-p. 49. 104-110; Mārkaṇḍeya-p. 53.20-21; Brahma-p. 20 75-79; Bhāgavata-p. 5 20.31; Linga-p. 1.53. 25-26; Varāha-p. 88 The names of the two varṣas of the Puṣkaradvipa are Mahavita and Dhātaki-khaṇḍa.

# (25) A wrong view about the Rāmāyaṇic description of Nandin

While speaking of the gods as described in the Rāmāyaṇa Dr. S. Radhakrishnan says that 'the new divinities of Kāma, Kubera... Nandi the bull, received prominent mention' (Indian Philosophy, I, p. 482).

Dr. Ghosh reads the name with a short u; we however are in favour of the form Jambū.

### JAN., 1984] PURANIC PASSAGES AND VIEWS WRONGLY UNDERSTOOD 61

It is true that the Rāmāyaṇa speaks of Nandin<sup>32</sup>, but nowhere in the Rāmāyaṇa Nandin has been described as a bull. According to the Rāmāyaṇa Nandin has a face resembling that of a monkey (5.5. 2-3); he is kṛṣṇa-pingala (dark-brown in colour), vāmana (with a dwarfish figure), muṇḍin (with a shaved head) and hrasva-bhuja (having short arms). In 7.16.15 Nandin has been described as the second body of Śiva (जंकरस्यापरा हातु:). All of these epithets can hardly be applied to a bull (a god having the body of a bull).

In this connection it is to be noted that in most of the Purāṇas³³ Nandin is said to be the son of the sage Śilāda(sometimes called Śālaṅkāyana—a gotra name). It is said that Śiva himself appeared as a boy before his devotee Śilāda and the boy was accepted by him as his son. The boy was called Nandin since he gladdened his father. The boy worshipped Śiva by practising penance. As a result of Śiva's boon he became immortal, possessed lordly powers and assumed a divine body. That Nandin was a teacher and follower of śaiva dharma has been frequently stated in the Purāṇas.

In passing we want to inform our readers that Nandin in a bull form was not unknown to the Purāṇas; see Matsya-p.95.3 (वर्मोऽयं वृषक्षेण नन्दी नाम गणाविष:) but it is wrong to say that the bull form was known to the Rāmāyaṇa also.

## (26) A wrong view about the Isvaragita and the Vyasagita

Parameswara Aiyar writes: "The names Isvaragītā (vide Śarīrakabhāṣya 2.1.14 and 2.3.45), Harigītā (Śanti-p. 346.10; 348.

<sup>32.</sup> Radhakrishnan uses the form Nandi (with a short i), which is wrong. The correct form is Nandi (stem—Nandin).

<sup>33.</sup> Śiva-p. 3.6-7; Varāha-p. 213.69-71; 144.167; Kāsikhaṇḍa 11.106; Kūrma-p. 2.41. 17-42; Linga-p. 1.42-44; 1 25.3. In these passages Nandin has never been described as a bull.

<sup>34.</sup> Nandin's assuming a divine body was so well known that philosophical works refer to it while discussing the results of karman; vide Vyāsabhāṣya 2.12 (नन्दीश्वरः कुमारो मनुष्परिणामं हिस्ता देवस्वेन परिणतः); see also Vyāsabhāṣys 2.13 and 4.3.

8, 53) and Vyāsagitā (meaning 'the songs of Vyāsa') in all probability refer to the Bhagavadgitā only and no other work' ('Imitations of the Bhagavadg tā .....' in Cultural Heritage of India, Vol. III, p. 204-205).

I may inform the learned author that though the G.tā-verses have sometimes been quoted with the remarks 'iti Vyāsah' and the like, indicating that these verses are the compositions of Vyāsa, yet the word Vyāsagitā does not seem to have been used to refer to the Bhagavadgitā. In fact Vyāsag tā is the name given to the several chapters in the Uttarārdha (second half) of the Kūrmapurāṇa (chaps. 12-33). No independent treatise bearing the name Vyāsagitā is known though there is every possibility of such works.

It is true that the word Isvaragitā often refers to the Bhagavadgītā, but it is also found as the name of the several chapters of the second half of the Kūrmapurāṇa (Chaps. 1-11). This Isvaragitī was deemed so important that Vijāānabhikṣu, the commentator of the Sāṁkhyasūtra and the Vyāsabhāṣya, thought it necessary to compose a commentary on it. 85

<sup>35.</sup> This commentary has not been published as yet. MSS. of this comm. were seen and used by such scholars as M. M. Gopinath Kaviraj and Dr. S. N. Dasgupta; vide A Hist. of Indian Philosophy (by Dr. Dasgupta) Vol. III, p. 482).

### A NOTE ON THE JAVANESE BRAHMÂŅDA PURÂŅA IN THE LIGHT OF PRASAT KANDOL DOM INSCRIPTION OF INDRAVARMAN.

By

#### SMT. ANAMIKA RAY

The inscription under review was originally published by G. Coedes in his monumental work Inscriptions du Cambodge. Its importance, however, was realized after it was incorporated in the Corpus of Kambuja inscriptions by R. C. Majumdar along with his learned introduction and a good number of notes and observations so very useful for the reconstruction of history and culture of Indonesia. It was discovered from Prasat Kandol Dom situated very close to Prah Ko in the province of Sutnikom. In all there are 97 verses in the inscription, of which 84 verses are composed in Sanskrit while the rest are in the local Khmer language of Kambuja. In respect of orthography, the special point which calls for notice is the doubling of va, na and ka with a following ra in the words ācārvya (v. 29), ārnnava (v. 32) and tarkka (v. 40). Similar orthographical feature is noticeable in the Indian inscriptions of Gupta period (Corpus Inscriptionum Indicarum, Vol. III, p. 4 etc.), which possibly guided the style of the Indonesian poet

Apparently the inscription describes the military achievements of Indravarman, who is stated to have conquered Cinadeśa, Campādeśa and Yavadvīpa.¹ But the greater part of it is devoted to the intellectual achievements of Śivasoma. The name of Śivasoma

<sup>1.</sup> This is described in v. 20 of the inscription, which runs as under: Cinacampāyavadvīpabhābhriduttungamastake| Yasyājāā mālatīmālā nirmmalā cumbalāyate|| The word Cumbala of this verse is noteworthy. It occurs in two more inscriptions of Kambuja. viz. in verse 95 of the Ta Prohm Inscription of Jayavarman VII and in verse 86 of the Phimanaka Inscription of the same ruler. Cordier takes it to mean a kind of sweet-scented plant while Coedes derives it from Pali Cumbat and interprets it in the sense of 'diden'. According to Majumdar, however, the word seems to be of an uncertain meaning (Inscriptions of Kambuja, p. 471, fn. 1).

is also mentioned in the Slok Kar Thom inscription, in which he is stated to have been the preceptor of king Indravarman.<sup>2</sup> According to the observations of R. C. Majumdar the said inscription is historically the most important in the whole series of Kambuja inscriptions. It contains as many as 130 verses, which abound in anustubh, indravajrā upendravajrā, vasantatilakā, and puspitāgrā metres. As for the present inscription, the following verses are exclusively concerned with the eulogistic account of Śivasoma:

The verse relates that the teacher of Indravarman was Śivasoma. He was considered to be a prodigy of knowledge. All contemporary teachers used to pay their homage to his lotus-like feet.

2. sīstrīrņi avam pivan krtsnam stambhayan rājabhūbhṛtam |
Yas sadā dakṣiṇācārah Kumbhayonirivīparah ||
(V. 32)

In this verse Sivasoma has been compared with the sage Agastya Kumbhayoni). As the sage Agastya drank up the entire ocean, Sivasoma drank up (i. e. studied) the entire scripture in a similar way. The epithet daksinācīra shows that he was a tāntrik teacher, and according to Majumdar this seems to support the views of some scholars, like Woodroffe, who ascribe the authorship of some Tantras to Sankara.

3. Yenādhītīni kāstrāņi bhagavacchamkarāhvayāt | ili. gasīrinās dh. dim. l. līḍhidght parkajāt | (V. 39)

<sup>2.</sup> Šivasoma has been styled as Rājaguru (i. e. royal preceptor) in this inscription, which also refers to one Vāma-iva. The latter was a disciple of Šivasoma. It is narrated that after the death of Šivasoma, Vāma-siva took over the charge of Šivāsrama, i. e. the hermitage of Šivasoma which was possibly a centre of learning: Šivasoma which was possibly a centre of learning: Sivasomasya tadrājaguror vvāma-sivāhvāyah/ antevāsyātma-vidyaugha iva mūrtau bahirgatah/ Šivāsramābhidhānau tau Šivasome mṛte sati / Šivāsramo Vama-sivah Šivāsramama-vāp sah// (Inscriptions of Kambuja, p. 374, ver-ses 39 & 41).

The verse refers to Śatikara, at whose feet Śivasoma studied the scriptures. Of all the verses contained in the inscription this one has been regarded as the most significant for the purpose of historical analysis.

vidyayā vayasā vṛddhānupāsyānyān vipaścitaḥ |
tarkkakāvyādisambhūtāmiddhabuddhimavāpa yaḥ ||
(V. 41)

The verse relates that Śivasoma also gained much from other literary lumineries, who were senior to him in knowledge and age especially in the fields of logic and poetics.

purānabhāratāfeṣafaivavyākaraņādiṣu |
fāstreṣu kufalo yo'bhūt tattāraka iva svayam ||
(V. 42)

According to the present verse Śivasoma was well-versed not only in Purāṇa, Mahābhārata, Śaiva, Vyākaraṇa and so on, but in their regenerators also.

As pointed out verse No. 39 of the above cluster has been taken as the most significant one. It has been subjected to historical analysis by R. C. Majumdar and many others. The general consensus is that the term Samkara in the said verse has its reference to the great Indian philosopher of that name<sup>3</sup> and not to god Śamkara as has been supposed by some. We may further take into account the word Purana occurring in verse No. 42. It is enumerated among the Śāstras, which Śivasoma studied from Samkara and other teachers mentioned in the previous two verses. The form of the present verse is very much akin to the verse of Veal Kantel inscription, which alludes to the deposite of a copy of Purana in a Siva-temple, the regular recitation of which was made along with the Rāmāyaṇa and Mahābhārata.4 In case of both these inscriptions, the noteworthy point is that none of them specifies the Purana by its name. It has been conjectured that the word Purāņa of the Veal Kantel inscription possibly refers to the

<sup>3.</sup> For a detailed analysis of this point see Majumdar's notes on the historical importance of the present record (Inscriptions of Kambuja, p. 58).

Rāmāyaṇapurāṇābhyāmaseṣam bhāratam dadat/ akṛtānvahamacchedyam sa ca tadvācanāsthitim// (Inscriptions of Kambuja, p. 19).

Brahmāṇḍa Purāṇa, which happens to be the single Purāṇa-text popularized in the lands of South-East Asia.<sup>5</sup> So far the scholars have not been able to ascribe any reason as to why of all the Indian Purāṇas, the Brahmāṇḍa Purāṇa obtained a special celebrity in the face of other related texts, which in India proper enjoyed more general popularity.<sup>6</sup>

The writer of the present note may venture to suggest that the reason of popularity and publicity of the Brahmāṇḍa Purāṇa in the lands of Indonesia is not difficult to trace. The two verses of the inscription under examination make it evident that Śivasoma gained proficiency in the knowledge of Purāṇa consequent upon his contact with Śaṁkara, and the said Indonesian scholar was also supposed to be its regenerator possibly because he popularized it in that country. On the other hand a close analysis of Śaṁkara's commentary on Brahmasūtra II. 1.1. shows that he believed in the authenticity of that Purāṇa which contains the verse mentioned as under:

"atasca samk sepamimam srinudhvam nārāyanah sarvamidam purānam sa sargakāle ca karoti sarvam samhārakāle ca tadatti bhūyah []" while taking into account this verse P. V. Kane and B. Upadhyaya are inclined to think that by the term Purāna Śamkara here means the Vāyu Purāna in which the verse is found intact except for the word Nārāyana replaced by Mahesvara." It appears, however, that both these scholars have not taken into account the actual state of affairs and have totally ignored the text of the Brahmānda Purāna in which the verse in question is found intact without even

<sup>5.</sup> B. Dutta: The Javanese Brahmānha Purāna, India's Contribution to World Thought and Culture, p. 533. The greatest difficulty in accepting this theory is the chronological position of the present inscription and the date of the Javanese Brahmānda purāna. The former is placed in the 6th century A. D., while the later one cannot be dated earlier than the 10th century A. D.

The problem has been discussed in detail by R. C. Majumdar (Indian Culture, Vol. 1, p. 41) and J. Gonda (India's Contribution to World Thought and Culture, p 545).

B. Upadhyaya: Purāṇa Vimarsa, p. 30; P. V. Kane: History of Dharmasāstra, Vol. V, pt. II. p. 825.

minor variation. Thus we are in a position to conclude that in the particular region of India (i. e. South India), where Śamkara flourished the Brahmānḍa Purāṇa had a wider appeal. At least it was considered to be more popular than the Vāyu Purāṇa, with which it was one in the early stages. It would be safer to argue that the Vāyu and Brahmāṇḍa Purāṇas are respectively the northern and southern recensions of the age-old text of Vāyaviya Purāṇa. The study-tour of Śivasoma was probably confined to south India, where he found the opportunity of studying under the feet of Śamkara. Thus the publicity of Brahmāṇḍa Purāṇa in South-East Asia was largely due to the impact of Śamkara. In face of the present stock of evidences at our disposal no other factor can be held responsible for this particular type of literary and cultural phenomenon in the lands of South-East Asia.

<sup>8.</sup> Brahmāṇda Purāṇa, 1. 1. 174.

## IMPORTANCE OF THE SAMAVEDA

#### Вч

#### GANGA SAGAR RAI

While narrating His Vibhuti-s in the Gitā Lord Śrī Kṛṣṇa says that among the Vedas he is the Sāmaveda 'वेदाना सामवेदोऽहम्' (10.22). Here, naturally the question arises why Lord Kṛṣṇa has given such importance to the Sāmaveda, while both the Rgveda and the Yajurveda are given priority over the Sāmaveda unanimously by most of the authorities. Sāyaṇācārya in his introduction to the commentary of the Rgveda accepts the priority of the Rgveda over the Vedas:

ऋग्वेदस्य प्राथम्येन सर्वत्राम्नातत्वात् 'अभ्यह्तिं पूर्वम् and अस्त्वेवं सर्ववेदाध्ययनतत्पारायणब्रह्मयज्ञजपादौ ऋग्वेदस्यैव प्राधान्यम्'

and he justifies for commenting first on the Yajurveda on the ground of the sacrificial utility of the Yajurveda. Moreover in most of the enumerations of the Vedas the name of the Sāmaveda comes third, while both the Rgveda and the Yajurveda precede it. References where Yajurveda, Sāmveda or Atharvaveda are counted first are significantly less in number.

In this connection, it may also be added that the Sāmaveda is regarded as afuci (impure).¹ Śr.dharsvāmin says that Lord Rudra destroys this world by the power of the sāmans, and as such it is impure. Also since the recital of the Vedas at impure places and times is prohibitted, they are not recited while the Sāmaveda is being recited. In this connection Sridhara quotes Gautama Smṛti न सामध्वना वृष्यजूषी. In the Gautama Dharma Sutra also a similar statement is available: ऋष्यजुषा न सामशब्दी यावन

According to Manu the Sāmaveda is the Veda of manes and hence its sound is impure :

सामवेदः स्मृतः पैत्र्यस्तस्मात् तस्याशुचिध्वंनिः (४।१२४)

<sup>1.</sup> रुद्रः साममयोऽन्ताय तस्मात्तस्याशुनिध्वंनिः 2.11.13.

With such a common opinion from different authorities against the primacy of the Sāmaveda how can one justify this statement of Lord Kṛṣṇa? Ācārya Śamkara, commenting on Gitā 10.22 does not make any comment on this point, while Rāmānuja passes it over with the statement that the Sāmaveda is excellent among the four Vedas:

## वेदानामृग्यजुस्सामाथर्वणां य उत्कृष्टः सामवेदः सोऽहम्

Vedāntadeśikācārya, a commentator of the Ramānuja sect has amplified this statement of Rāmānuja and says that since the Sāmaveda is based on songs and has one thousand Śākhās it is more important:

गोर्तिह् सामशन्दार्थः । तस्य वेदेषु निर्घारणं कथं ? हित शङ्काव्युदासाय 'सामवेदोऽस्मि' इति निर्देश इति प्रदर्शयति ऋग्यजुरिति । सामवेदस्योत्कर्षो गीतिप्रधानत्वसहस्रशाखत्वादिभिः । अन्येषां तु तदभावात्तावन्मात्रेणापकर्षः । न तु प्रामाण्यतारतम्यात् । ऋक्च वा इदमग्रे साम चास्तां सैव नाम ऋगसीद् यो नाम साम स वा ऋक्सामो वावदिन्मथुनं सम्भवाय प्रजात्या इति नेत्यब्रवीत् साम ज्यायान् वा अतो मम महिमा (ऋ० ऐ० ब्रा० ३।२३) इति गोतिरूपस्य सामनः प्राधान्याद् गीत्यात्मकस्य सामवेदत्त्य प्राधान्यम् । 'ऋग्म्यो जातं वैदय वर्णमाहुः यजुर्वेदं क्षत्रियात्मवर्यूर्योनि सामवेदो ब्राह्मणानां प्रसृतिः (यजुः का० ३।९।५०).

Purusottamaji in his commentary Ātmatarangiņī says that the Sāmaveda is sweet because of its song and as such it is important.

वेदानां चतुर्णामपि मध्ये सामवेदोऽस्मि गानात्मकमाधुर्यरसवस्वेनाधिक्यं तत्रेति भावः ।

Nilakantha, the famous commentator of the Mahābhārata, says in his commentory Bhārata-bhāvadīpa that the Sāmaveda is charming because of its songs: सामवेदो गानेन रमणीयत्वात्.

Rājānaka Rāmakaṇṭhācarya of 9th cent. A. D. in his commentatory *Sarvatobhadra* delineates the origin of the Sāmaveda. He says that after all the Vedas were destroyed the Lord first recited the Sāmaveda; hence it is superior:

वेदानां त्रयाणां चतुर्णां वा प्रसिद्धानां मध्ये सामवेदोऽहम्, तस्य भगवतैव प्राधान्यमाविष्कृतम् । येन प्रनष्टेषु वेदेषु वाजिवदनपुरुषोद्गीथमुच्चार्यं स एव पूर्वं प्रत्याहृतः । अतस्तस्य मद्विभृत्यंशत्वम् । In the Chandogya Upanisad it is said that Rk is the essence of peech, Saman is the essence of Rk, and Udgitha is the essence of Saman, वाच ऋग्रसः, ऋचः साम रसः, साम्न उद्गीथो रसः (1/1/2), It further states that the Samaveda is flower सामवेद एव पुष्पस् 3.3 1

The importance of the Sāmaveda is also pointed out in the  $P_{\rm trai, as}$  and the Mahābhārata. The Mahābhārata says:

नः मनेदश्च वेदानां यजुषां शतरुद्रियम् (Anus 14/317) and ओकारः सर्वदेशनाम्,

The Prayava and Udgitha are synonyms. The importance of Sinaveda is also narrated in Skanda Purāṇa, Nāgarakhaṇḍa 190/48: Matsya P. 85/5; Nārada P. I/125/44; Br. Vaiv. 3/3/24 and 4/7/2.1

Pt Satavalekar in the introduction of his Sāmaveda-samhitā explains this point as follows:

एतमेवात सामवेदे शब्दत्रह्मणो विशेषेण भूतिमत्त्वं गानरूपत्वात् मामवेदस्य श्रिया युक्तत्वं च तानसंयोगान्मन्त्रपर्वणां समूर्जितत्वं चानुसंधाना-दिकार-िक्टरेग्न-धिकार्गगाउभ्याम-विराम-स्तोभागां सुतरां समनुभूयते । यथा उन्दे वाक्यप्रयोगेषु कार्व्यं छन्दस्यु, गानं काव्येषु, तानसंलापनं च गानेषु विशिष्यते नथैत वेदाः सर्वेषु वाङ्मयेषु, सामवेदोऽखिलेषु वेदेषु, गानं च सामसु —Intro. p. 1

<sup>1.</sup> See, Dr. Ram Shankar Bhattacharya, पुराणगत वेदविषयक-नामश्री का समीक्षात्मक अध्ययन, पृ० १६४

## ACTIVITIES OF THE ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST

(July-December 1983)

#### (1) Garuda Purāņa Work

The collation work of the Garuḍa Purāṇa is in progress. Uptill now the following MSS of the first part called Ā cāra Kāṇḍa have been fully collated and compared;

- 1. रा १ MS No 10/179—in Devanagari script from the Saraswati Bhandar Library of Ramnagar Fort.
- 2. TR MS NO 11/179—in Devanagari script from the Saraswati Bhandar Library, Fort Ramnagar.
- 3. q. ? MS. No. 144/of 1887-91 New No. 25—In Devanagari script from Bhandarkar Oriental Institute Poona.
- 4. 9 NS. No. 113/of 1881-82 New No. 41—In Devanagari script from Bhndarkar Oriental Institute Poona.
- 5. জम्म १ A MS. from the Rabhir Pustakalaya in Devanagari script from Ranbir Kendriya Sanskrit Vidyapith, Jammu.
- 6. नेवारी १ A MS. In Newari Script, from the National Archives, Kathmandu, Nepal.
- 7. नेपाल १ Manuscript No. 2-2 in Devanagari Script from the National Archives, Kathmandu Nepal.

The following manuscripts are under collation and it is expected that the collation works of these manuscripts will be completed in next future;

- जम्म् २ Manuscript No. 3820 (Incomplete) from Ranbir Pustakalaya Jammu
- 2-4. ने२ ने३ ने४ MSS. from the National Archives, Kathmandu
  - 5. जमें १ A Bengali MS. from Tubingen University (West Germeny) Library. (incomplete)

The problem of collation concerning the second part named Pretakalpa, is extremely difficult. It appears that there are at

least three versions of the text: 1. Printed in Jivananda edition in 35 Chepters; 2. Printed in Venkatesvar edition in 49 Chapters; 3. Garuḍa Purāṇa Sāroddhara in 16 Chapters. We have taken Jivanand edition for ādhāra pāṭha and for this the following manuscripts have been collated:

- 1-2. रा१ रा२ MSS. from the Saraswati Bhandara Library, Ramnagar Fort.
  - 3. 9.8 A MS. from the Bhndarkar Oriental Institute, Poona.
  - 4. ते१ A MS. in Devanagari manuscript, from National Archives Kathmandu.
  - 5. দিখিলা? A Maithili manuscript from the Ganganath Jha Kendriya Sanskrit Vidyapith, Allahabad (Incomplete).
  - 6. गङ्गार A Devanagari manuscript from the Ganganath Jha Kendriya Sanskrit Vidypith, Allahabad.

For the third part ealled Brahmakānḍa, which is printed only in the Venkatesvara edition the following manuscripts have been collated:

- 1. रा १ A Devanagari Manuscript from the Saraswati Bhandar Library, Ramnagar.
- 2-3. जम्प्? जम्प्? Two Devanagari Manuscripts from the Kendriya Sanskrit Vidyapith, Jamnu.
  - 4. সম্প A Devanagari Manuscript from the Adyar Library, Madras.

Besides these manuscripts a few Bengali manuscripts from. Dacca University (Bangladesh) Library and the Asiatic Society Library, Calcutta are still waiting for collation.

Uptill now no manuscripts from South Indian Script is traced. Dr. Georgio Bonazoli has gone to South India to see whether any manuscript in South Indian scripts (Grantha, Telugu Nandinagari, Malayalam) is available or not. So for in Oriya script we have not been able to trace any MS.

#### (2) Sivadharma and Sivadharmottra.

The collation work of Śivadharma and Śivadharmottra Purāṇas is continuing. As the majority of these manuscripts are in non-Devanagari scripts the search for Devanagari manuscript is being made. The Ådhārapāṭha of these Purāṇas is also written on the basis of manuscripts because no printed edition of these Purāṇas is available.

#### (3) Vișņu Sahasranāma.

Search for the manuscripts of Viṣṇu Sahasranāma stotra especially of Viṣṇu-sahasranāma occurring in the Skanda, Padma and Garuda Purānas is being made.

#### (4) Svalpa Matsya Purāņa.

The editing of the Svalpa Matsya Purāṇa was started by the Late Dr. V. Raghavan, more than a decade ago. Unfortunately he could not complete the work. This edition was being prepared on the basis of two manuscripts-one received from the Nalbari Sanskrit Colleg, Assam and the other from the India Office, London. It is proposed that the work should be completed now. For this we are trying to get a photocopy of the Svalpa Matsya Purāṇa MS of Indian Office. The earlier photocopy, which was with Dr. V. Raghavan, is not traceable.

#### (5) Index of the Parāṇa Bulletin.

With the last issue (Vol XXV No. 2, July 1983) the Purāṇa Bulletin completed 25 years of its publication. A classified subject and author index has been prepared which will be published as a separate valume shortly.

#### (6) Vyāsa Pūrņimā and Purāṇa Goṣṭhī.

The Vyāse Pūrņimā was celebrated on Saturday 23rd July 1983 at the Sivala Palace of the Trust. At first scholars and Pandits listened to the recitation of Śukla Yajurveda in Nara Nārāyaṇeivara Temple. Then the scholars assembled in the Bārādarī and under the Chairmanship of His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh the Purāṇa Goṣthi took place. Sixteen Vedic scholars recited Vedic mantras from different Vedas as a part of Vedic Vasantapūjā. On this occasion Sri Ganeshwar Dravid recited a long passage from the last Kāṇḍa of the Śatapatha Brāhmaṇa (Bihadāraryaka upaniṣad). Maharaja Kumar Sri Anant Narain Singh gave to them Dāksina and sweets. Sri Hiramani Misra recited the Mangalācaraṇa eulogiging various deities

and the sage Vyāsa. While dedicating the Vyāsa-pūrņimā issue of the Purana Bulletin to His Highness, the Chairman of the Trust. Editor Dr. R. S. Bhattacharva spoke in brief about the contents published in the issue. Dr. Ganga Sagar Rai placed the work report of the Purana Department for the past year. Scholars expressed their views about various Puranic matters specially about the Pretakalpa of the Garuda Purāna and the Sivadharma and Sivadharmottara Puranas. Amongst the prominient scholars present were Pt Baladeva Upadhyaya, Dr. Raghunath Singh, Prof. Rewa Prasad Dwivedi, Dr. Vagish Shastri, Sri Ganeshwar Dravid and Sri Vaikunth Nath Upadhyaya. His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh thanked the scholars for their active co-operation and invited their learned articles for the Bulletin. His Highness also expressed his desire to meet the scholars from time to time. At the end, breakfast was served.

#### (7) Veda Pārāvana

In Aşādha Šukla Pakṣa complete Śukla Yajurveda Samhitā was recited in Naranarayaneshwara temple Sivala by Sri Vinayak Bedal, Sri Lakshmi Kant Dixit was srota. Usual Daksinā and a certificate were given to the reciter.

# (8) Purāņa Pātha and Pravacana

- Vadha Śukla Paksa (from Pratipad upto Navami) from 11-7-83 to 18-7-83) Sri Ramji Misra recited Tripura Rahasya in Bālā Tripura Sundari Temple, Ratanbagh Ramnagar.
- In Śrāvaya Sri Kamadeva Jha recited Rādhākṛṣna sahasyanāma stotra in Prasidhabag at the time of Rāsalīlā.

# (9) Visitors to the Purāņa Department

Many research scholars visited the purana Department during the period in connection with their research on the Purāṇas and allied subjects. Necessary help was supplied to them. Among the visitors the following persons have recorded their views in the

Sri Ashok Singhal-Gentral office, Vishwa Hindu Parishad New Delhi. पुराण के शोव का अद्वितीय कार्य प्रारम्भ हुआ है। भगवान् इस कार्यको सफलता से पूर्ण करे।

 Mr David Kinsley—Department of Religion, Hamilton, Mc Master University, Ontario, Canada—12-9-83.

He writes; 'It is very impressive to see first hand what is involved in producing a critical edition of Purāja. It seems a painstaking gigantic effort. I admire the dedication and enthusiasm of the staff.

3. Sri K. Chandramauli—Indian Alumunium Co. Ltd; Belgaum, P. O. Karnataka 16-12-83. He writes: Indeed a wonderful and Great work is going on this Department. Critically editing the Purāṇas from among several Purāṇic texts is a herculean task needing plenty of patience, time, money and ofcourse genuine knowledge. While it is great pleasure to see that there are many pandits who can bestow their valuable time, energy and knowledge in this work, it is a pity that enough funds are not forthcoming to complete such a commendable work with as much speed as desirable.

#### (10) Rāsalīlā

In the month Śrāvaṇa like every year the Rāsalılā was performed by Rāsamanḍaı (party) of Brindāvan in the Prasiddha Garden. His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh and the Royal family observed the Rāsalılā daily. A huge crowd of local people saw the Rasalila eagerly.

#### (II) Rāmalīlā

The famous Rāmal.lā of Ramnagar was performed this year from 21st Sept. to 20 Oct. 1983. The number of Sadhus who got free ration was about 1000 daily. Alongwith regular Nemi-s and thousands of Darshakas a good number of foreign visitors also saw the Rāmal lā. Among the scholars who visited the Rāmlılā during 1983. The names of the following many be mentioned.

Professor Jacques Scherer, Institute of Theatrical Studies, Sorbonne University of Paris, who has for many years studied the nature of traditional spectacular ceremonial theatre in Asia and Africa, wrote to His Highness that "the experience of the Ramlila itself is paramount and we hope, after watching it, be able to give the first serious account of it in the French language". Professor

Scherer was assisted in this study by Madame Christiane Peterfalvi, a teacher in Modern Drama at Sorbonne, who came to Benares earlier and for a few months studied Hindi so that she could follow the performance. They went through the monthlong performance with great enthusiasm.

Mr. Henry Kemp-Blair, Department of Communications, Chapman College, Orange, California, U. S. A. Mr. Kemp-Blair, who has made a study of dramatic presentation of the Rāmāyaṇa in South East Asia, stayed on for over a week in Benares attending the Ramlila every evening.

Srimati Linda Hess, San Francisco, California, U. S. A.: Srimati Hess who worked with Prof. Richard Schechner of the New York University, Drama Department, and who is assisting the latter in writing an exhaustive book on the Ramnagar Ramlila to be published soon, attended the Ramlila this year after a lapse of five years. She is working on a series of books on Ramlila which includes one giving a synopsis of the Ramlila for the benefit of foreign scholars and tourists. This has been commissioned by His Highness to satisfy the need of an increasing number of scholars who come to study the Ramlila without possessing a working knowledge of Ilindi.

Dr. Kumari Anuradha Kapur, National School of Drama, New Delhi: Kumari Kapur who now teaches at the National School of Drama, attended the Ramlila for two days. She had made a detailed study of the Ramlila of Ramnagar for her Doctoral dissertation to the leeds University, England, a few years ago.

#### ACTIVTIES OF THE SISTER TRUSTS

#### 1. Maharaja Banaras Vidya Mandir Trust (A) Museum

The popularity of the Museum is increasing every year. The number of visitors both from India and abroad is increasing. Like Indian pilgrims, foreigners also visiting Varanasi make it a point to visit Ramnagar and meet His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh. Among the distinguished visitors the names of the following may be mentioned:

- (i) Sri Sunil K. Roy—Ambassador environmental consultant—B-90 Defence Colony, New Delhi 29-9-1983. He writes his impressions in the following words: A magic glimpse into the days of Indias glory and tradition which must be preserved for posterity.
- (ii) Maharaja Prithviraj Singh of Danta (Gujrat)-2.11.83
- (iii) Sir Robert Wade-Gery and lady Wade Gery-British High Commissioner 31-12-83. The British High Commissioner has written his impression thus: A fascinating visit to an unique and charmingly displayed collection.

#### (B) Vedic Balaka Vasanta Puja

On 18-11-83 on the occasion of birth day ceremony of Maharja Kumar Sri Anant Narain Singh the Vedic Bālaka Vasant Pūjā was performed by 16 Vedic boys of below 16 years age in the Devi temple of the Fort. After the Vedapāṭha all the Vedic boys were fed and Dakṣiṇā was given to them. All the vedic students were from Varanaṣi.

#### (C) Painting competition

On 18th November 1983 the painting competition for boys of local schools was organised in which 525 boys took part. Boys very keenly appeared in the competition. Prof. A. P. Gajjar, Dean of Faculty of the Fine Arts and Prof M. V. Krishnan of the same Faculty assessed the paintings. Prizes and sweets were given to winning boys.

A competition of local poters was also organised on the same day. These porters made their painting on the walls of Maharja Benares Vidya Mandir Museum. Sri Ragunath got the prize of excellence and Hori Lal stood first. Second and third prizes were given to Ram Narain and Bali Ram. Others got consolation prizes.

#### (2) Maharani Kashi Naresh Dharmakaya Nidhi

Under the auspies of this Trust sweets were distributed to boys of local Primary and Junior High Schools on 18-11-83. The total number of boys who got the sweets was 5594.

On the same day cloths were also distributed to poor boys. Number of such boys who got cloths was 1681. On the following day cloths and sweets were distributed among the tribal boys of Bairat near Chakia.

#### (3) Maharja Prabhu Narain Singh Physical Culture Trust

Under the auspices of this Trust Trainees of the Health Improving Association Misir Pokhra Varanasi who earlies attended U. P. Archeny competition showed their expertise in weight lifting and other physical exercises on 17-11-83. Sri Dayaram and Sri Prem Mohan Behal were main in this group. Rs 501—was given as cash to this group and all participants were fed. A bow was also Presented to this association.

#### (4) Maharja Kashiraja Dharma Karya Nidhi

Under the auspices of this Trust various religious and cultural activities and rituals are performed during the whole year in Ramnagar and different places in the country such as Vindhyachal, Allahabad, Chakia, Kamrupa etc. Besides, these religious activities, this Trust also runs the following educational institutions:

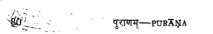
- (A) Maharja Balwant Singh Degree College, Gyanpur—This college was established in 1973. It imparts education in Arts subjects upto B. A. level of Gorakhpur University. The result of the college is very satisfactory and many students here secured First and High second class marks. Total number of students is more than 400. Total strenth of teachers is 11 including the Principal.
- (B) Maharaja Mansa Ram Law College, Raja Talab—This college admits students for LL. B. Classes of the Gorakhpur University. Total number of students is more than 400. 7 teachers are working in the college. The result of the college is best among all the colleges of Gorakhpur University.
- (C) Maharani Ram Ratna Kunwari Sanskrit Pathsala Ramnagar.

This Pathsala was established more than 50 yeary ago by Maharani Ram Ratna Kunwari and since then continuously prepares students for the Prathamā and Madhyamā classes of Sanskrit University. Students of this Pathasala always show good results in the examinations.

## PUBLICATIONS OF THE ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST

#### Critical Editions and Translations

| 1. | Vāmana Purāṇa—Crit. Ed. by Sri A. S. Gupta, 1967. pp. LXX, 778, 113. Critical text, containing 5877 ślokas, prepared on the basis of 20 MSS. Sanskrit text, critical apparatus, the variations of all the                                                                                                                                                                                          |     |      |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|------|
| 2. | collated MSS, 4 Appendices and Index of ślokas.<br>Vūmana Purāṇa—Text with English Translation.<br>1968. pp. L, 543, 71, 97. Ed. by A. S. Gupta.                                                                                                                                                                                                                                                   | Rs. | 250  |
|    | Transl. by S. M. Mukhopadhyaya, A. B. Ehatta-<br>charya, N. C. Nath, V. K. Verma. Introduction,<br>Sanskrit text, English translation, 5 Appendices                                                                                                                                                                                                                                                |     |      |
|    | and Index of slokas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Rs. | 200  |
| 3. | Vāmana Purāņa—Text with Hindi Translation, 1968                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |      |
|    | pp. XL, 465, 58, 97. Ed. by A. S. Gupta. Transl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |      |
|    | by Gopal Chandra, S. N. Singh, G. S. Rai. Intro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |      |
|    | duction, Sanskrit text, Hindi translation, 5 Appendices and Index of dokas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. | 100  |
| 4. | Kārma Purāņa—Crit. Ed. by A. S. Gupta, 1971. pp. IV, LXXI, 841, 99. Critical text containing 5687 slokas, prepared on the basis of 21 MSS. Sanskrit text with critical apparatus, variations of all the collated MSS, 3 Appendices, Critical Notes and Index of slokas.                                                                                                                            | Rs. | 250  |
| 5. | Kürma Purāna—Text with English translation, 1972. pp. 2, XLI, V, 557, 58, 99. Ed. by A. S. Gupta. Transl. by A. B. Bhattacharya, S. Mukherji, V. K. Varma, G. S. Rai. Sanskrit Text, English translation, 2 Appendices, the 1008 epithets of Pārvati,                                                                                                                                              |     |      |
|    | Index of slokas.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Rs. | 200  |
| 6. | Kūrma Pnrāṇa—Text with Hindi Translation and Appendices.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. | 100  |
| 7. | Varāha Purāṇa—Crit. ed. by A. S. Gupta. 1981—in 2 parts, part I containing Foreword, Introduction and chapters 1-143; part II containing chapters 144-215 and Appendices. pp. XCVI, 1359. 168. Critical text of 9471 ślokas and ten chapters in prose, prepared on the basis of 19 MSS. Sanskrit text, Critical Apparatus, Variations from all the consulted MSS 2 Appendices and Index of ślokas. |     |      |
|    | [Ordinary edition—Rs. 265/-; Deluxe edition—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Rs. | 1000 |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     |      |



| 8.                                                                                                                       | Varāha Purāṇa—Text with English Translation, 1981. Ed. by A. S. Gupta. Transl. by A. B. Bhattacharya. pp. 6, III, 38, 989, 71, 168. Introduction, Sanskrit text with English Translation, Two Appendices and Index of slokas. |      | !   |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|--|--|
|                                                                                                                          | Ordinary edition-Rs. 220/-; Deluxe edition-                                                                                                                                                                                   | ·Rs. | 700 |  |  |
|                                                                                                                          | Varaha Purāṇa (Text only) Price                                                                                                                                                                                               | Rs.  | 100 |  |  |
| 9.                                                                                                                       | Varāha Purāņa— Hindi Translation                                                                                                                                                                                              |      |     |  |  |
| 10.                                                                                                                      | Devimāhātmya—Text with English Translation and annotations by V. S. Agrawala.                                                                                                                                                 |      |     |  |  |
| 11.                                                                                                                      | Svargakhanda of the Padma Purāna—Crit. Edited by A. Chatterjee Shastri, 1972, pp. XVIII, 60, 393, Introduction, Sanskrit text, critically edited on the basis of 7 MSS, Index of words, Index of slokas, Bibliography.        | Rs.  | 40  |  |  |
| 12.                                                                                                                      | Rēmacarita-Mānasa,—Crit. ed. by Acharya Vishvanath Prasad Mishra, prepared on the basis of 24 MSS. 1962. pp. 32, 576. Introduction, Text, Critical apparatus, 4 Appendices.                                                   | Rs.  | 15  |  |  |
| Studies                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                               |      |     |  |  |
| 1.                                                                                                                       | Matsya Purāṇa—A Study.<br>By Dr. V. S. Agrawala                                                                                                                                                                               | Rs.  | 40  |  |  |
| 2.                                                                                                                       | Garuda Purāṇa—A Study.<br>By Dr. N. Gangadharan                                                                                                                                                                               | Rs.  | 40  |  |  |
| 3.                                                                                                                       | Nārada Purāṇa—A Study.<br>By Dr. K. Damodaran Nambiar                                                                                                                                                                         | Rs.  | 75  |  |  |
| 4.                                                                                                                       | Niti-Section of Purāṇārthasamgraha.<br>By Dr. V. Raghavan                                                                                                                                                                     | Rs.  | 2   |  |  |
| 5.                                                                                                                       | Vyāsa-Pra4asti [व्यासप्रशस्तिः]. Compiled and edited<br>By Dr. V. Raghavan                                                                                                                                                    | Rs.  | 1   |  |  |
| 6.                                                                                                                       | Greater Rāmāyaṇa. By Dr. V. Raghavan                                                                                                                                                                                          | Rs.  | 30  |  |  |
| 7.                                                                                                                       | Visuupurāṇa Visayānukramaṇi [विष्णुपुराणविषयानुक्रमणी<br>By Pt. Madhvacharya Adya                                                                                                                                             | Rs.  | 5   |  |  |
| 8.                                                                                                                       | Bṛhaspati-Samhitā of the Garuḍa Purāṇa.<br>By Dr. L. Sternbach                                                                                                                                                                | Rs.  | 10  |  |  |
| 9.                                                                                                                       | Mānavadharmaṣāstra [I-III] and Bhaviṣya Purāṇa<br>By Dr. L. Sternbach                                                                                                                                                         | Rs.  | 20  |  |  |
| Journal                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                               |      |     |  |  |
| Purāṇa—Half Yearly Research Journal—dealing with the various aspects of purāṇas, [Some back volumes are still available] |                                                                                                                                                                                                                               |      |     |  |  |
| Annual Subscription— Inland Rs. 50, Foreign £ 5.                                                                         |                                                                                                                                                                                                                               |      |     |  |  |
| The books can be had of the General Secretary, All-India Kashiraj Trust, Fort, Ramnagar, Varanasi.                       |                                                                                                                                                                                                                               |      |     |  |  |

# पुराणम्

(भागः-२६; ग्रङ्कः-१)

PURĀŅA
(Vol. XXVI. 1)

संस्कृत-खग्डः

संस्कृतविद्वांसोऽभ्यर्थन्ते यते पुराणपत्रिकायां प्रकाशनार्थम् (१) पुराणगत-दर्शनशास्त्र-धर्मशास्त्रविषयपरान् लेखान् (२) पुराणोत्त-दर्शनशास्त्र-धर्मशास्त्रविषयपरान् लेखान् प्रेष-पुराणोत्त-दुल्हार्थकास्पष्टार्थकवचनव्याख्यापरान् लेखांश्च प्रेष-पेषुरिति।

# पुराणानां नूनमागममूलकत्वम्

# श्रीवजवल्लभद्विवेदः, शास्त्रचूडामण्याचार्यः, काशी

[ It is wellknown that the words Āgama and Nigama cniefly denote the Tantra and the Veda respectively. The original Āgama is regarded as beginningless and is said to be the source of the Sāmkhya. Yoga, Pāñcarātra, and Pāśupata śāstras. An attempt is made here to prove that like the Vedas, the Āgamas are also the source of the Purāṇas; in other words the Purāṇa is the amplifier (upavṛmhaka) not only of the Vedas but also of the Āgamas.

That some of the chapters of the Agni-purana are based on the Hayasirsa and other Agamic works is beyond doubt. It is evident that the subjects like the construction of prāsādas, mandiras, idols etc. belong to the field of the Agamas and that the Puranic chapters dealing with these are clearly based on certain Agamic works.

Some of the Purāṇas expressly mention those subjects that are not propounded in the Vedas. Similarly we find such subjects treated of in the Purāṇas as are not propounded in the Smṛtis. All these subjects are regarded as belonging to the Purāṇas. A large number of these Purāṇic subjects (e. g. the pārta acts) are originally Tāntric in character. Purāṇic chapters dealing with these subjects are undoubtedly based on some Āgamic works.

Chapters dealing with the Saiva philosophy are found in the Năradiya-purāṇa, Some of the verses in these chapters are found even in the works of Saiva teachers. Chapters of a similar kind are found in other Purāṇas also. Dr. Hazra is also of the opinion that some Purāṇic chapters are based on the Tantras. His view that the Tantras are anti-Vedic and anti-Brāhmaṇic does not seem to be valid. In the Śāntip. Sāṃkhya, Yoga, Pāñcaratra, Pāśupata and the Vedas are regarded as authoritative. Such Purāṇic passages as showing censure to some śāstras are not to be taken literally. It is well known that the teachers of the Advaita school are

the staunch worshippers of the Śricakra of the Tantra sāstra. The view of some scholars that the Tantric influence is not to be found in the Purāṇas composed before 800 A. D. is untenable.

It is remarkable to note that the line of teachers of the Pāšupata school is found in the Purāṇas like the Vāyu-p. The Garuḍa-p. is found to contain a few chapters which deal with Tāntric matters. That such chapters are based on some Āgamic works may be proved by comparing them with the chapters (in Āgamic works) dealing with similar subjects. It is however to be accepted that though both the Vedas and the Tantras are the sources of the Purāṇas, yet the Vedic religion has been given a prominent place in the Purāṇas.

Though there exists acute opposition between the Saiva Agamas and the Vaiṣṇava Agamas, yet the Purāṇas are not in favour of this opposition. The Purāṇas lay much stress on the identity of Siva and Nārāyaṇa. That is why a Purāṇa is sometimes found to propound the Vaiṣṇava as well as the Saiva doctrines in its different chapters.

The Purāṇic assertion that Lākula and other Tāntric sāstras are delusive seems to be influenced by some of the statements of Śaṅkara and his commentators. Similarly the Purāṇic assertion मायावादमञ्ज छारत्रम् is an example of the influence of Vaiṣṇavas of South India, It is however to be accepted that there are delusive (mohaka) portions in some of the Tāntric works. But this does not prove that the Tāntras as a whole are to be regarded as non-authoritative. The authoritativeness of the Śaiva, Vaiṣṇava and Śākta Āgamas is found to have been expressly declared in the Purāṇas.

The current Purāṇas were not composed by the followers of the Pāncarātra, Pāsupata and Sākta schools. They were composed in Vedic tradition; their authors were those persons who took the Âgamas as authoritative and who followed the rites and customs prescribed by the Smṛtis. That is why a Purāṇa is said to be वेदसंभितम् as well as बागमे: सुविभूषितम्, 1

रामचरितमानसकारः 'सन्त'-विरुदालङ्कृतः श्रीमान् तुलसीदासो ग्रन्थारम्भे नानापुराणिनगमागमसम्मतत्वं स्वग्रन्थस्य प्रज्ञापयति । अत्र निगम-शब्दो वैदिकं वाङ्मयम्, आगमशब्दश्च तन्त्रागमशाक्षं सूचयति । शब्दयोरनयोः प्रवृत्तिविषये वर्तते मतानैक्यं शास्त्रकाराणाम् । "इतरेष्वागमाद् धर्मः" (१।८२) इति मनुस्मृतिश्लोके आगमपदेन वेदो गृह्यत इति तद्भाष्यकारो मेधातिथिराह। निगमपदेन च वेदस्य ग्रहणं भवतीति निरुक्ते बहुषु स्थलेषु समुदृङ्क्यते ''इत्यपि निगमो भवति" इति वाक्यपूरःसरम् । "आगमः खल्वपि—ब्राह्मणेन निष्कारणो धर्मः षडङ्गो वेदोऽध्येयो ज्ञेयश्व'' इति च पस्पशाह्निके महाभाष्यकारः पतञ्जलिः। भतुंहरिरपि—"शिष्टेभ्य आगमात् सिद्धाः" (१।२७), "न चागमादते धर्मः" (१।३०), "आगमस्तमुपासीनः" (१।४१), "न जात्वकर्तृकं कश्चिदागमं प्रति-पद्यते" (१।१३३), "प्रणीतो गुरुणाऽस्माकमयमागमसंग्रहः"(२।४९०),"भिन्नैरागम-दर्शनैः'' (२।४९२), ''पूराणैरागमैर्विना'' (२।४९३) इत्येवं बहुषु स्थलेषु प्रयुङ्के तदागमपदम् । अत्र टीकाकारा आगमपदेन ऋषिप्रणीतानां शास्त्राणाम्, निगम-पदेन चापौरुषेयानां वेदानां ग्रहणं कुर्वन्ति । अमुमर्थमागमाचार्यंस्तान्त्रिकप्रवरः काश्मीरकः श्रीमदभिनवगुप्तोऽप्युररीकरोतीव । स हिंग-- "वेद्यं धर्माद्युपायं निश्चतं गमयतीति निगमो वेदः'' इति निगमपदस्य व्यत्पत्तिमाचष्टे ।

आगमपदस्य तु तेन किश्चिद् भिन्नं व्याख्यानं प्रस्तुतम्। तद्यथा तन्त्रालोके—"इह तावत् समस्तोऽयं व्यवहारः पुरातनः। प्रसिद्धिमनुसन्धाय सैव चागम
उच्यते॥" (३५।१-२) इति, "प्रसिद्धिश्चाविगानोत्था प्रतीतिः शब्दनात्मिका"
(३५।१९) इति च। अपि च—"आगमो हि नामायं शब्दनसंक्रान्तिशरीरः।
यथाह भगवानन्तः "—"परत्र स्वबोधसंक्रान्तये शब्देनोपदिश्यते" (पृ० ८९), "स
च यो यस्य हृदये निरूदिमागतः स एव" (पृ० ९६), "नहि बुद्धो नाम नियतः
कश्चित्, अपि नु भावनाबलप्रतिलब्धक्षणिकादिदृढविमर्शः। तस्य क्षणि-

१. ईश्वरप्रत्यभिज्ञाविवृतिविमशिनी ( भा. १, पृ. १५ ) द्रष्टन्या ।

२. अभिनवगुप्तेन तन्त्रालोके (२८।३१३) अनन्तकारिका स्मयंते । भगवता शेषेण पृथ्याधारभूतेन सोपदिष्ठा । सा परमार्थसारनाम्ना सांख्य-वेदान्त-वैष्णवदर्शनप्रन्यते । प्रसाद्धा सटीका मुद्रितोपलभ्यते । तदाधारेणाभिनवगुप्तः परमार्थसाराख्यं शैवपन्यं जप्रन्थ । तत्र तृतीये क्लोकेऽभिनवगुप्तोऽनन्तकारिकामेव आधारकारिकानाम्ना स्मरति, "स्वशास्त्रे वाप्यहीशानो विश्वाधारधुरन्धरः" (२८।३०९) इति च स तन्त्रालोकेऽनन्तं सादरं स्मरति । महाभाष्यकारः पतञ्जलिरपि शेषावतारभूत इत्यनन्तनाम्ना स एवात्र स्मृत इति प्रतीयते । अतो महाभाष्ये गवेषणीयमेतद् वचनम् । पातञ्जलयोगसुत्राणामपि कर्ता भगवान् शेषावतारभूतोऽनन्तः पतञ्जलिरवेति भारतीया ५रम्परा । तत्र योगभाष्ये व्यासकृते (१।७) आनुपूत्र्यां तदिदं वाक्यं समुपलभ्यते ।

काविभावनोपदेशी गुरुः पूर्वंबुद्धः, तस्याप्यन्य इति क्रमेणानियतवक्तृत्वात् पार-मेश्वरिवमर्शमयतैव वस्तुतः। एवं चतुर्विशतितत्त्वभावनाभावितः कपिलो मन्तव्यः। अत एव सर्वागमा अनादय एव'' (पृ० ९७-९८) इति च स एवागमपदं<sup>चै</sup> विवृणोति। एवं च <sup>४</sup>सांख्य-योग-पाञ्चरात्र-पाश्चपतादिशास्त्राणामागमपदाभिलप्यत्व-मिति बाढमत्र साधियतुं शक्यते।

''आगतं विववनत्रेभ्यो गतं च गिरिजामुखे । मतं च वासुदेवस्य तस्मादागममुच्यते ॥ निर्गतं गिरिजावनत्राद् गतं च गिरिशश्रुतौ । मतं च वासुदेवस्य तस्माक्षिगममुच्यते ॥' क्लोकद्वयमेतदागमिनगमलक्षणप्रतिपादकं बहुषु ग्रन्थेषूद्भृतं दृश्यते । नवत्यमिति तु न ज्ञायते । लक्षणमेतदङ्गीकृत्येव कुलचूडामणिग्रन्थस्य कुलचूडामणिनगम इति नाम ख्याप्यते । परन्तु नैतत् प्राचीनाचार्यसंमतम् । न च दृश्यते तादृशो विभागः प्राचीनेषु क्रमसम्प्रदायग्रन्थेषु, येषां किल उपदेष्ट्री भवति काली कालसङ्क्षिणी । नात्र कुत्रापि निगमपदप्रयोगो लब्धप्रसरः, किन्तु सर्वेज्योमे ग्रन्था आगमाख्यामेव धारयन्ति । तस्मात् सम्पूर्णं तान्त्रिकं वाङ्मयमागमपदेन, वैदिकं च निगमपदेन बोध्यते । पूर्वोक्तानि श्रीमदिमनवगुप्त-वचनान्यप्यत्रैवानुगुणानि । अत्रैव चार्थे निवन्धेऽस्मिन् निगमागमशब्दौ प्रयुक्तौ मन्तव्यौ ।

पुराणानां प्राचीनतमं स्वरूपं साम्प्रतमनुमानप्रमाणेनैव कल्पयितुं शक्यते । तच्च नास्य निबन्धस्य परिधिपतितमिति वर्तमानानामष्टादशमहापुराणानां स्वरूप-मेव समालोचनीयताकोटिमाटीकते । एषामेव च नूनमागममूलकत्विमिति सिषा-धियिति नः ।

पुराणानां वेदार्थोपबृंहकत्वमिति विद्विद्भः साधु चिन्तितं चिन्त्यते च, किन्तु कुत्रापि किल तेषामागमार्थोपबृंहकत्वं संग्राहकत्वं वा नैव चिन्त्यते । अस्माभिः <sup>४</sup>''आगम आणि तन्त्रशास्त्र'' इति शीषंके मराठीभाषानिबद्धे निबन्धे-ऽग्निपुराणस्य ३९-७० अध्याया <sup>६</sup>हषंशीषंपञ्चरात्रस्य आदिकाण्डस्य २-४४ पटलान्,

३. ईश्वरप्रत्यभिज्ञाविवृत्तिविमशिन्यामेव ( भा. ३ ) सर्वमेतदवलोकनीयम् ।

४. शास्त्राणामेषां प्रामाण्यादिकमनुपदमेव चिन्त्यते ।

५. पुण्यपत्तनस्थ (पूना )वेदशास्त्रोत्तेजकसभया शताब्दीस्मारकग्रन्थत्वेन प्रकाशिते "प्राचीन भारतीय विद्येचे पुनर्दर्शन" इत्याख्ये ग्रन्थे (पृ. १८१-१९६ ) द्रष्टब्योऽयं निवन्धः ।

६. हषशीर्षपञ्चरात्रस्य आदिकाण्डस्य भागद्वयात्मकं संस्करणं 'वारेन्द्र रिसर्च सोसाइटी' इति संस्थया बंगकादेशीयराजशाहीनगरस्थया सन् १९५२,१९५६ इति वत्सरयोः प्रकाशितम् ।

७१-१०६ अध्यायाश्च "सोमशम्भुकृतकर्मकाण्डकमावल्याम् (पृ० ३१-१८६) उद्धृतात् लीलावतीशिवागमञ्लोकाननुकुवँन्तीति प्रतिपादितमासीत् । तथा हि—''हयशीर्षः प्रतिष्ठार्थं देवानां ब्रह्मणेऽब्रवीत्" (३८।५१) इत्येवं किलाग्निपुराणे विष्ण्वाराधनप्रकरणमिदमारभ्यते । ह्यशीर्षपाञ्चरात्रं च हयशीर्षण ब्रह्मणे समुपदिष्टम् ।
तत्रत्ये आदिकाण्डीये द्वितीये पटले पञ्चविशतिपाञ्चरात्रसंहितानामथ च भागवतसंहितानां नामानि प्रदर्श्यन्ते । अग्निपुराणे (३९।२-५) च पञ्चविशतिपाञ्चरात्रसंहितानामेव नामानि संगृहीतानि, न भागवतसंहितानाम् । अहिर्बुध्न्यसंहितासम्पादकः शर्मण्यदेशीयो डाँ० ओटो श्रादरमहोदयस्तस्य ग्रन्थस्य स्वकीयायां
भूमिकायां भागवतसंहितानां नामान्यिप पाञ्चरात्रसंहितासु परिगणितवान् ।
तन्नोचितमित्यग्निपुराणस्य प्रकरणेनानेन साधु सिद्धचित ।

''स्कन्दायेशो यथा प्राह प्रतिष्ठार्थं तथा श्रृणु'' (७०।९) इत्येवमग्निपुराणे शिवाराधनप्रकरणमारभ्यते । ''अथ संक्षेपतो दृष्टं 'लीलावत्यां शिवागमे'' (पृ०३१) इति च कर्मकाण्डक्रमावलीकारो भणित । अग्निपुराणप्रामाण्येन कर्मकाण्डक्रमावलीवचनेन चानेन लीलावत्याख्यः शिवागमः स्कन्दायेशेन समुपदिष्ट इत्यायाति । सोमशम्भुना कर्मकाण्डक्रमावली ११३० वैक्रमे वत्सरे समाप्ति गमितेन्त्युभयोरिग्निपुराणकर्मकाण्डक्रमावल्योराधारभूतो ग्रन्थो लीलावत्याख्यः शिवागम इत्यकामेनापि मन्तव्यम् ।

# वैरोचनीये " प्रतिष्ठालक्षणसारसम्च्यये-

अस्य ग्रन्थस्य साम्प्रतं संस्करणत्रयमुपलभ्यते । देवकोट्टैनगरतः १९३१ ई० वर्षे प्रकाशितं प्रथमम्, काश्मीरग्रन्थावत्यां १९४७ ई० वर्षे प्रकाशितं द्वितीयम्, पांडी-चेरीतश्च भागत्रयेषु (१९६३,१९६८,१९७७ ई०) प्रकाशितं तृतीयम् । अत्र काश्मीरसंस्करणपृष्ठसंख्या द्रष्टन्या ।

८. "इण्ट्रोडक्शन टू दि पाञ्चरात्र एण्ड दि अहिर्बुक्न्यसंहिता" (पृ. ५-११) इत्याख्यस्तस्य ग्रन्थोऽबस्रोकनीयः।

९. लीलावत्याख्यः शिवागमः शिवागमोपागमसूचीषु न दृश्यते । पांडीचेरीसंस्करणेऽप्यस्य परिचयो नैव दत्तः । डाॅ. आरःसी. हाजरामहोदयः "स्टडीज इन उपपुराणाज" इत्यस्य प्रन्थस्य प्रथमे भागे (पृ. १३) एकाम्रपुराणोयोपपुराणनामावत्यां लीलावतीपुराणं निर्विशति, द्वितीये च भागे (पृ. ६२६-६२७) नाद्याप्यस्य कुत्राप्युद्धरणादिकमुपलम्यत इति वक्ति । शिवधर्म-शिवधर्मोत्तरप्रभृतीनामुपपुराणानां नामान्युपागमेषु दृश्यन्ते । तेन केषाञ्चनोपागमानामुपपुराणेषु समजायत समावेशो गच्छता कालेनेति वक्तुं शक्यते ।

१०. वैरोचनशिवाचार्यविरचितोऽयं ग्रन्थो भागद्वयात्मको नेपालराजकीयपुस्तकालयतः २०२३, २०२५ वैकमाब्दयोः प्रकाशितः ।

प्रतिष्ठाकल्पकौमारं किरणं पिङ्गलामतम् । देव्यामतं मयं निन्दं प्रतिष्ठापारमेश्वरम् ॥ भास्करं लिङ्गकल्पं च विद्याः उत्तर्यस्य । शकाख्यं वामदेवं च द्विषा पैतामहं तथा ॥ बाणगर्गमतं याम्यं हंसाख्यं वैश्वकर्मकम् । प्रतिष्ठातन्त्राण्येतानि शिवोक्तान्येकर्विशतिः॥ (२।१७९-१८१)

इत्येवमेकविंशतिसंख्याकानां शिवोक्तानां प्रतिष्ठातन्त्राणां नामानि प्रविश्वातन्त्राणां नामानि प्रविश्वातानि । सर्वाण्येतानि प्रतिष्ठातन्त्राणि शिवागमेषु तदुपागमेषु वा, कचन उप-पुराणेषु वा समाविशन्ति ।

न वेदे त्रिविधं लिङ्गं न च प्रासादलक्षणम् । न द्वारं मण्डपादिश्च स्थापनं न शिवादिके ॥ (२।१५६)

इति च तत्रेव प्रोच्यते । तेन त इमे विषयाः पुराणेष्वागमेभ्यो गृहीता इति स्वीकार्यम् ।

न वेदे ग्रहसंचारो न शुद्धिः कालबोधिनी ।
तिथिवृद्धिसयो वापि न पर्वग्रहनिर्णयः ॥
इतिः । गृरा ।
यत्र दृष्टं हि वेदेषु तत्सवं लक्ष्यते समृतौ ॥
उभयोर्येत्र दृष्टं हि तत्पुराणैः प्रगीयते ।

(बु० ना० रारधा१९-२१)

इति च स्वयं पुराणान्यपि वर्णयन्ति ।

अथ तन्त्रविधि वक्ष्ये पुराणेष्विप गीयते। तन्त्रे चैव प्रतिष्ठां च कुर्यात् पुण्यतमेऽहिन ॥ (२।१।११।१)

इत्यादिना भविष्यपुराणेऽपि १ वृक्षारामवापीकूपतडागादीनां प्रतिष्ठा तन्त्रातु-सारेणैव वर्णिता ।

द्विविधं कमें भवति-इष्टं च पूर्तं चेति । तत्रेष्टं ज्योतिष्टोमादिकं वैदिकं

११. चित्रकूट( चित्तीड़) दुगं निकषा घोसुण्डीनामके ग्रामे समुपलब्धे प्राचीने ब्राह्मी-लिप्युत्कीणें शिलाशासने समिलाप्राकारा वाटिका वासुदेवसङ्कषंणाभ्यां समिपितेति वर्ण्यते । सात्वतसंहिता च पाञ्चरात्रीया निर्देशति—"यः सप्राकारमारामं संप्रयच्छिति वै विभोः । नानापृष्पफलोपेतं वापीद्वमसामुलम् ।। साब्जतोयाशयोपेतं माकःखञ्जसम-न्वितम् । स नन्दनवने भोगान् भुक्त्वा यात्यच्युतालयम् ॥" (२५।३६६-३६७) इति । सात्वतसंहिताया उपोद्शतोऽसमदोयोऽत्र द्रष्ट्यः (पृ. ७)।

कर्मं आमुष्मिकम् । पूर्तं च वृक्षारामवापीक्षपतडागादीनां निर्माणमैहिकफलदं कर्मं । "धर्मो द्विविध:—इष्टः, पूर्तंश्चेति । तत्रेष्टो वैदिकः, पूर्तंस्तान्त्रिकः" (६लो० १९) इति तत्त्वप्रकाश्याख्याकारः । कुमारदेवो भणित । तेन पूर्तंकर्मणां पुराणेषु कृतो विस्तारस्तन्त्रागमाननुसरतीति प्रासादमूर्तिनिर्माणप्रतिष्ठादयः, वापीक्षपतडागादिनिर्माणप्रतिष्ठादयश्च विषया नूनिमदम्प्रथमतया तन्त्रागमेष्वेव वर्णिता इत्यङ्गी-कार्यम् ।

त्रिपदार्थं चतुष्पादं महातन्त्रं प्रचक्षते । भोगमोक्षक्रियाचर्याह्नयाः पादाः प्रकीतिताः ॥ (१।६३।१३)

इत्यपि बृहन्नारदीये दृश्यते । पित-पशु-पाशात्मकपदार्थंत्रयप्रितपादका ज्ञान(विद्या)-योग-क्रिया-चर्याख्यपादचतुष्टयात्मकाः शैवागमा भवन्तीति मनीषिणा-मितिरोहितमेतत् । तेन बृहन्नारदीयेऽस्मिन् श्लोके भोगपदस्य स्थाने योगपदेन भाव्यम् । सम्पूर्णोऽयमध्यायोऽशुद्धिभूयिष्ठः शैवागमीयतत्त्वप्रकाशादिग्रन्थ-साहाय्येन शोधियतुं शक्यते । अत्र केचन श्लोकाः सद्योज्योतिःशिवाचार्यप्रनथेषु भोगकारिकादिषु अष्टप्रकरणनाम्ना भ मृद्रितेषु समुपलभ्येरन् । कूर्मपुराणे उत्तरे भागे वर्तते ईश्वरगीता नाम । सा शैवागमिसद्धान्तान् सार्वास्येनानुसरित । तत्त्वप्रकाशाद्याकारः कुमारदेवस्तां प्रमाणत्वेनोद्धरित । पुराणागमयोः सान्निध्यं तेनानुमातुं शक्यते । तत्त्वप्रकाशव्याख्याकारः शैवोऽघोरिशवाचार्यः—

अद्वैतवासनाविष्टैः सिद्धान्तज्ञानवर्जितैः । व्याख्यातोऽत्रान्यथाऽन्यैर्यंत् स ततोऽस्माकमुद्यमः ॥

इति स्वव्याख्यारम्भे भणित । अत्र स कुमारदेवकृतां टीकां स्मरतीव । स्मातंदृष्टिहि कुमारदेवस्य व्याख्यायां जागरूका विद्यते, यतो हि स आगमशास्त्राणीव श्रुतिपुराणवचनान्यिप प्रमाणीकरोति । पञ्चदेवोपासनपरा एषेव दृष्टिः पुराणे- ध्विप जार्गाततराम् । शिवनारायणयोरैक्यवत् तत्र शक्ति-स्कन्द-गणेश-सूर्यादीना- मुपासना तथैव वर्णिता, यथा हि प्रपञ्चसार-शारदातिलकप्रभृतिषु तान्त्रिकेषु

१२. कुमारदेवोऽयं गुर्जरदेशे चालुक्यराज्यसंस्थापकस्य मूळराजस्य नृपतेः (१०९० ई.) गुरुः कुमारशिवः प्रतीयते, येन हि सिद्धपुरे सहसौदीच्यानुदीचीतः समाह्य स्मार्त- धर्मप्रतिनिधिभूतो रुद्रमहालयाख्यः प्रासादः प्रतिष्ठापितः ।

१३. देवसालपुरीशिवागमसिद्धान्तपरिपालनसंभेन प्रथमे भागे तत्वप्रकाश-तत्वसंग्रह-तत्त्व-निर्णयाख्याः सम्याख्या ग्रन्थाः १९२३ ई. वर्षे, द्वितीये च भागे रत्नत्रय-भोगकारिका-नादकारिका-मोक्षकारिका-परमोक्षनिरासकारिकाख्याह्न सम्याख्याः ग्रन्थाः १९२५ई० वर्षे,वाणीविलासमुद्रणालये मुद्राप्याष्टप्रकरणनाम्ना प्रतिद्विमानीताः । अत्र प्रथमचतुर्थ-षष्ठान् विहाय शिष्ठाः सर्वे ग्रन्था सद्योज्योतिःशिवाचार्यप्रणीताः सन्ति । शिवदृष्टिकार-सोमानन्दतोऽपि प्राचीन एव आवार्यः ।

ग्रन्थेषु दृश्यते । अग्निपुराणादिषु सिवशेषम्, अन्यत्रापि सेयं दृष्टिः सर्वेत्र प्रोन्भी-लिता । एतेन सिद्ध्यति यत् पुराणानां न केवलं वेदार्थोपबृंहकत्वम्, अपि खन्येऽपि विषया अत्र संकलिताः, ये हि वेदेषु नोपलभ्यन्ते । ते च बाहुल्येन तन्त्राग्मीया इति नूनं पुराणानामागमानुर्वातत्विमिति को नामाऽत्र सन्देहस्यावसरोऽव शिष्यते ।

उपपुराणेषु कृतभूरिपरिश्रमो डॉ॰ आर॰ सी॰ हाजरामहोदयः १४ पुराणेषु तान्त्रिकप्रभावं चिन्तितवान् । स पाञ्चरात्रसंहिताः शैवागमां चात्रैवान्तर्भावयतीति तदुचितमेव, किन्तु तन्त्राणां ब्राह्मणविरोधित्वमवैदिकत्वं चेत्यादिप्रतिपादनं तत्कृतं नैवास्मभ्यं रोचते । भारतीये वाङ्मये विरोधपरिहारप्रवणायां समन्वया-तिमायां दृष्टी जागरूकायां तत्र ब्राह्मण-बौद्ध-जैनादयो विभागा भगवतो महाकालस्य कलनात्मिकां वृत्तिमेव सूचयन्ति । सर्वीसामासां दृष्टीनां विस्तारकाः प्रायो ब्राह्मणा एव सन्ति । तेन केवलं वैदिकवाङ्मस्य कृते कृतो ब्राह्मणशब्दप्रयोगो भारतीये समाजे विद्वेषोत्पादक इव, संकोचोन्मीलक इव भवतीति साहित्येतिहासे भ्रान्तिभरितोऽयं शब्दः सर्वथा प्रयोगानहं इति विशेषतोऽवधेयोऽयं विषयो विपश्चिद्धः।

बादरायणीये ब्रह्मसूत्रे तर्कपादे सांख्य-योग-पाञ्चर मनेदिकत्वमुद्घोष्यते । महाभारते च शान्तिपर्वणि नारायणीयोपाख्याने—

सांख्यं योगः पाञ्चरात्रं वेदाः पाशुपतं तथा । ज्ञानान्येतानि राजर्षे विद्धि नानामतानि वै ॥ (३४९।६४)

इत्येवं सर्वेषां क्ष्याः किन्ये। "स्वयं प्रमाणान्येतानि न हातव्यानि हेतुभिः" इति हि तत्रत्यस्योत्तराधंस्य पाठान्तरं दृश्यते। कृतान्तपञ्चकस्येतस्य प्रामाण्यप्रतिपादकानि भूगीसि वचांसि पुराणागमेषु धर्मशास्त्रद्योकानिबन्धेषु च समुपलभ्यन्ते। महाभारते पूर्वोक्त एव प्रकरणे मतानामेषां प्रवकार एवं निर्दिष्टाः—

सांस्थस्य वक्ता कपिलः परर्माषः स उच्यते । हिरप्यगर्भो योगस्य वेत्ता नान्यः पुरातनः ॥ अपान्तरतमाश्चेव वेदाचार्यं स उच्यते । प्राचीनगर्भं तमृष्ठि प्रवदन्तीह केचन ॥ उमापितर्भूतपितः श्रीकण्ठो ब्रह्मणः सुतः । उक्तवानिदमव्यग्रो ज्ञानं पाशुपतं शिवः ॥ पाञ्चरात्रस्य कृत्स्नस्य वेत्ता तु भगवान् स्वयम् ।

( ३४९।६५-६८ ) इति ।

१४. स्टडीज इन दि पुराणिक रिकार्ड्स स्टॉन हिन्दू राइट्स एण्ड कस्टम्स ( अ. ५, पू. २६०-६४ )।

सर्वेषामेषां मतानां प्रामाण्यं च तत्रैवं निर्दिश्यते—
सर्वेषु च नृपश्रेष्ठ ज्ञानेष्वेतेषु दृश्यते ।
यथागमं यथाज्ञानं निष्ठा नारायणः प्रभुः ॥
(३४९।६८-६९) इति ।

भगवद्गीता च सांख्यं योगम् उपिनषदः पाञ्चरात्रं च सम्यग् व्याख्या-तीति को नाम विद्वान् न जानीते । एकान्तभावोपपादकमेकायनं धर्मेमेव प्राधान्येन प्रतिपादयित सेत्यिप केचन वदन्ति । शिवपुराणे भ श्रीतः स्वतन्त्रश्चेति द्विविधः शिवागमः प्रतिपाद्यते । तत्र श्रौतः शतकोटिप्रविस्तरः, यत्र पाशुपतं व्रतं ज्ञानं च वर्ण्यते । एवं च सांख्ययोगयोरिव पाञ्चरात्रपाशुपतमत्योरिप प्रामाण्ये न कश्चन विसंवादो महाभारतपुराणादिषु । पुराणेषु यथा केषाञ्चन मतानां मोहकत्वमुक्तम्, तथेव तत्र—''मायावादमसञ्छास्त्रं प्रच्छतं बौद्धमुच्यते'' (पद्म० ६।२६३।७१) इत्यप्युच्यते । तेनार्थवादन्यायेन संगमनीयानि तादृशानि पुराणवचनानि । शाक्तागमेषु समुपदृंहिता भगवत्यास्त्रिपुरसुन्दर्याः श्रीचक्रस्य च वरिवस्या शाङ्करेषु मठेषु सबहुमानं प्रवर्तंत इति जानन्त्येव मनीषिणः ।

पाञ्चरात्रपाशुपतमतयोः प्राचीनताविषये डाँ० आर० जी० भाण्डारकर-ढाँ० हेमचन्द्ररायचौधरीप्रभृतिभिविद्विद्भिविचारितम् । कृतान्तपञ्चकम् पुणीव्यैव रामायणमहाभारतयोवैतंमानानां महापुराणानां च प्रवृक्तिः समजायतेति तत्र तत्र सिद्धान्तानामेषां समासेन व्यासेन चोपवर्णनदर्शनादङ्गीकर्तव्यम् । तेन ८०० ई० वर्षभ्यः पूर्वं पुराणेषु तान्त्रिकः प्रभावो नैव दृश्यत इत्युक्तिन्वं क्षोदक्षमा । न केवलं मन्त्रन्यास-अभिचारकर्म-यन्त्रमण्डपिनर्माणाद्य एव तान्त्रिका आगमिका वा विषयाः, यावत् पूर्वोद्धृतप्रतिष्ठालक्षणसारसमुञ्चयवचनप्रामाण्येन प्रासादमूर्ति-निर्माणप्रतिष्ठादयो विषया इदम्प्रथमतया तत्रैव प्रतिपादिताः । दृश्यन्ते च त इमे विस्तरेण वर्णिता विविधेषु पुराणेषु । डाँ० हाजरामहोदयः स्वयमपि वराहादि-पुराणिनिद्दिष्टान् पाञ्चरात्रशेवागमान् तद्विषयांश्च निद्शित । साम्प्रतिका ऐतिहा-सिकास्तन्त्रागमशास्त्राणां प्रवृत्तिमष्टमशताब्दीपरवर्तिनीं साधयन्ति । तेषामेवात्र प्रभावः प्रतीयते ।

कृष्णयजुर्वेदसंहितारण्यकयो रुद्रस्याघोरवामदेवादिपञ्चमुखानां भस्मोद्ध्-लनादिविधीनां च दृश्यते तादृगेव स्वरूपम्, यादृशं हि प्रतिपादितं पाशुपतसूत्र-कारेण लकुलीशेन । स हि रुद्रस्याघोरादिस्वरूपयञ्चकप्रतिपादिकां पञ्चाध्यायीं प्रणीतवान्, तत्र प्रत्यध्यायं क्रमशः कार्य-कारण-योग-विधि-दुःखान्तां व्यार्शनिक-पद्धत्या व्याख्यातवान् । भाष्यकारः कौण्डिण्यस्तानि सुत्राणि व्याकरोति । लाकुलाः,

१५. वायुसंहितायाः पूर्वभागे ( २३।११ ) द्रष्टव्यमेतत् ।

मोमुलाः कारकाः, वैमलाश्चेति चतुर्विधाः पाशुपताः स्वच्छन्दादिशास्त्रेषु वण्यैन्ते, व्याख्यातारश्च तेषां स्वरूपं विश्वदयन्ति । लकुलीशशिष्यो मुमुलेन्द्रो हृदयप्रामाणाख्यं ग्रन्थं संदृब्धवानिति । श्रीलकुलीशशिष्येण मुमुलेन्द्रेण कारोहणस्थानावतीणेन चापरेण स्मिश्रब्रह्मस्वामिप्राप्तिहेतुक्रियाबहुलाः स्वे स्वे शास्त्रे व्रतविशेषा उनताः इति च धे क्षेमराजो वितत । पाशुपताद्यागमनिदिष्टाः केचन विषयाः साम्प्रतिकैतिहासिकदृष्ट्या प्राचीने व वायुपुराणं समुपलभ्यन्ते । तेनाष्टमशताब्दीतः पूर्वं तन्त्रागमशास्त्राणां प्रवृत्तिनीतिदिति । विकल्पप्रायमिदं वचः । अग्निपुराण-गरुष्ठपुराणयोरिवान्येष्वि पुराणेषु तन्त्रागमशास्त्रीयाणि प्रकरणानि स्वाप्त्रस्यानित्र समुपलभ्येरन्तित्येतदर्यं प्रयतमानेरस्माभिर्मेवित्वयम् । पौराणिका हि पुराणान्तरेभ्यः शास्त्रान्तरेभ्यो वा गृहीतानि प्रकरणान्यानुपूर्या केवलं संबोधनादिपदपरिवर्तनपुरस्सरं परिगृह्णन्तीति पूर्वमेवाग्निपुराण-प्रामाण्येन प्रपञ्चितान

इदमत्रावधेयम्—पुराणानि निगमागमोभयमूलकानीति सुनिश्चितम्, किन्तु तत्र निगमाख्याया वैदिक्या दृष्टेरेव प्राधान्यं दरीदृश्यते । तत्र हि वेदानां परमं प्रामाण्यम्, वर्णाश्रमव्यवस्थायाश्च सार्वात्म्येन स्वीकार इत्यत्र नास्ति संशीति-लवलेशोऽपि । १०

शैवागमा वैष्णवागमाश्च परस्परं विरोधमुखेन प्रवर्तन्ते । आगमीयोऽप्रं दोषः पुराणेषु न दृश्यते । पुराणेषु शैववैष्णवादिविभागे जागरूके सत्यपि सर्वेत्रा-व्याहतं शिवनारायणयोरैक्यं प्रतिपाद्यते । पुराणानां सास्त्रिकत्वादिविभागः—
"रजोजुषे जन्मान, सत्त्ववृत्तये स्थितौ, प्रजानां प्रलये तमःस्पृशे" इति कादम्बरी-कारमहाकविवाणभणितिसरण्या व्याख्येयः । यथा एकमेव ब्रह्म क्रत्यभेदेन समाख्या-भेदमनुभवतीव, तथा पुराणान्यपि सार्त्विकादिविभागवन्ति भवन्ति । नात्राधरी-

१६. परमोक्षनिरासकारिकाव्यास्यानं ( इलो. ३ ) तस्य द्रष्टव्यम् ।

१७. स्वच्छन्दतन्त्रं (१०।११३४-३५) तद्व्याख्यातं चात्रावलोकनीयम् ।

१८. वर्णाश्रमकृतीर्धर्मीविपरीतं क्वित् समम् ।। श्रुरवर्थरध्यवसितं पशुपाशविमोक्षणम् । सर्वेषामाश्रमाणां तु मया पाशुपतं व्रतम् ।। उत्पादितं शुभं दक्ष सर्वपापविमोक्षणम् । (३१।२९४-२९६) इत्यत्र पाशुपतव्रतस्य पशुपाशविमोचनपूर्वकपितत्वसम्पादत्वं वर्ण्यते ।

१९. ''शब्दज्ञानानुपाती वस्तुश्रुन्यो विकल्पः'' (११९) इति हि योगसूत्रे विकल्पलक्षण-मुच्यते ।

२०. ''निलिनीपत्रसंहत्यां सूक्ष्मसूच्यभिवेषने । दले दले तु यः कालः स कालो लव-वाचकः ॥'' (११२९) इत्येवं प्रपञ्जसारे लववाचकस्य सूक्ष्मतमस्य कालस्य लक्षणं वर्णते ।

र्ध्वीभावः कश्चित् । तेन वामन-वराह-कूर्मादिविष्ण्ववतारनामाञ्कितानि पुराणानि सात्त्विकानि, तत्र च विष्णोरेव महिमा गीयत इति प्रायोवादमात्रम् । एवं च कूर्मपुराणं पूर्वं वैष्णवमासीत्, अधुना तत्र शैवोपादानानां प्रावत्यं संजातिमत्येवं-प्राया २ जन्तयो नैवोचिताः प्रतीयन्ते । बृहन्नारदीये पूर्वभागे ६३ तमेऽध्याये पाशु-पतं ज्ञानं वर्ण्यते, किन्तु तस्य प्रकरणस्योपक्रम एवं क्रियते—

श्रुणु नारद वक्ष्यामि तन्त्रं भागवतं तव । यज्ज्ञात्वाऽमलया भक्त्या साधयेद्विष्णुमव्ययम् ॥ (६३।१२)

अत्र पाशुपतं तन्त्रं भागवतनाम्ना, भगवान् शिवश्च विष्णुनाम्नाऽभि-धीयते । शिवनारायणयोरैक्यप्रतिपादिका सैषा दृष्टिर्न केवलं कूर्मपुराणे, महाभारतादिष्वन्येषु पुराणेषु च सर्वंत्राप्रतिहता विराजते ।

> ऐश्वर्यंस्य समग्रस्य धर्मस्य यशसः श्रियः। ज्ञानवैराम्ययोश्चैव षण्णां भग इतीरणा॥ (६।५।७४)

इत्येवं षड्भिरेभिर्गुणैरिन्वतो भगवानित्युच्यते विष्णुपुराणे, व्यूह्वासुदेवश्च पाञ्चरात्रागमेषु ।

सर्वेज्ञता तृप्तिरनादिबोधः स्वतन्त्रता नित्यमलुप्तशक्तिः । अनन्तशक्तिःच विभोविधिज्ञाः षडाहुरङ्गानि महेश्वरस्य ॥ ( १२।१३ )

इति च माहेश्वरं षाड्गुण्यं वर्ण्यते वायुपुराणे । भिक्तस्तोत्रकारोऽवधूत-सिद्धोऽपि गायति—

ऐश्वर्यमप्रतिहतं सहजो विरागस्तृप्तिनिसर्गंजनिता विश्वतेन्द्रियेषु । आत्यन्तिकं सुखमनावरणा च शक्तिर्ज्ञानं च सर्वविषयं भगवंस्तवैव ॥ इति ।

वैष्णव्यां शैव्यां च दृष्टौ समन्वयाधायकः काश्मीरक उत्पलवैष्णवः—"भेदः सर्वज्ञतादीनां ज्ञानादीनां च नास्त्यमी" (पृ० १०३) इत्यादिना स्पन्दप्रदीपिकायां शैवेषु सर्वज्ञतादिषु, वैष्णवेषु ज्ञानादिषु च गुणेषु सामञ्जस्यमुन्मीलयति । सेयं सामञ्जस्यापादिका दृष्टिः पुराणेष्वपि सर्वत्राव्याहृता प्रसरतीत्यनुपदमेवोक्तम्,। अस्यां स्थितौ पुराणेषु शैववैष्णवादिसम्प्रदायदृष्टीनामुद्भावनं बुद्धिविलसित-प्रायमेव मन्तव्यम् ।

लाकुलादिशास्त्राणां<sup>९२</sup> मोहकत्विमत्यत्र ब्रह्मसूत्रतर्कपादव्याख्यातॄणां

२१. डॉ॰ हाजरामहोदयः पूर्वोक्ते अन्थे कूर्मपुराणविवरणप्रसङ्गे (पृ. ६४) प्रतिपादयः स्थेतत् ।

२२. "अन्यानि चैव शास्त्राणि लोकेऽस्मिन् मोहनानि तु । वेदवादविरुद्धानि मयैव कथितानि तु ।। वामं पाशुपतं सोमं लाकुलं चैव भैरवम् ।" (२।२७।१४५-१४६) इत्यादिना कुर्मपुराणादिषु ।

प्रभावः, मायावादमसच्छास्त्रमित्यत्र च दाक्षिणात्यानां वैष्णवानां प्रभावोऽन्वेषणीयः। मायावादस्यासच्छास्त्रत्वं नाद्याप्यूरीक्रियते, यद्यप्याधुनिकास्तत्र बौद्धदर्शनप्रभावं गवेषयन्ति । एवमेव पाञ्चरात्रपाशुपताद्यागमानां मोहकत्वं नाद्यापि केनाप्यङ्गीक्रियते, प्रत्युत तेषु तेषु पुराणेषु स्मृतिनिबन्धेषु च तत्रत्या विषया व्यूहवाद-षाड्-गुण्यवादावयो विधिमुखेनैव विणताः।

हैवयाकाद्यात्साहर्गतानां कौलिकादिमतानां मोहकत्वं प्रत्युतावश्यमेवा-ङ्गीकार्यम् । सत्यं कौलमतप्रायं वज्रयानमारूढा बौद्धा मोहग्रस्ता भगवतो बुद्धस्योपदेशान् सर्वथा विस्मृत्य विलयं गता भारते वर्षे । "जुगृप्सितं धर्मकृतेज्नु-शासतः स्वभावरक्तस्य महान् व्यतिक्रमः" (१।५११५) इति भागवतीये पद्ये कौलिकेषु वज्रयानीयेषु च तन्त्रेषु प्रदर्शिता वश्याद्यमेत्वादनमुखा विश्वयः समालो-चिता इव दृश्यन्ते । अत एव धर्मशास्त्रीयनिबन्धकारेण वल्लालसेनेन केषाद्यन पुरा-चित्रार कार्यस्थानां प्रामाण्यं श्रौते स्मार्ते च कर्मणि हेतुप्रदर्शनपुरस्सरं सर्वथा परिहृतम् ।

एतेन सर्वेषां शाकतन्त्राणामप्रामाण्यमर्वाचीनत्वं वा न साधियतुं शक्यते । ब्रह्माण्डपुराणान्ते वर्तमानस्य लिलतोपाख्यानस्य खिलभागत्वं भवतु नाम । मत्स्यपुराणं (१३।२६-५४) देवीभागवते च स्थलद्वये (७।३०।५५-८४; ७।३८।५-३४) स्थापितः ग्रन्ते । स्थलक्ष्ये (७।३०।५५-८४; ७।३८।५-३४) स्थापितः ग्रन्ते । साकण्डेयपुराणे ४ देवीभाहात्स्यम् कृमेपुराणे च देव्या अष्टोत्तरसहस्त्रनामस्तोत्रं तदङ्गभूतमेव मन्तव्यम् । सप्तशतीपाठाङ्गतया स्वीकृतस्य कीलकस्तोत्रस्य विशुद्धज्ञानदेहायेत्याद्यः क्लोकः क्लोकवात्तिकस्य भट्टकुमारिलकृतस्य मङ्गलक्लोकतां घत्ते । "सर्वमङ्गलमाङ्गल्ये" (१४।७) इत्यादिको दुर्गासमञ्जतीयलोकः ६०८ ई० वत्सराङ्किते दिषमती (मातृ)शिलालेखे "देवीं दिषमतीं विज्ञापयितं" इत्युक्त्वा समृटुङ्क्यते । षष्टशताब्दीभवेन महाकविना सुबन्धुनार वासवद्त्त्तायाम्- "भिक्षुकीव तारानुरागरकाम्बरधारिणी भगवती सन्ध्या समृदृक्यतं" इत्येवं बौद्धानां देवी भगवती तारा समर्यते । उदयपुरस्ये पुरातत्वसंग्रहालये संरक्षिते

२३. उभयसामरस्यसमृत्यः कुण्डगोलकाख्यो द्रव्यविशेषोऽर्घ्यत्वेनात्र परिकल्प्यते (तन्त्रालोक-विवेके, १५/१६६)। स्वयम्मुकुसुमादीनि चात्र पूजायामुपादीयन्ते। जुगुण्सितानि तान्येतानि कर्माणि।

२४. ''अर्धमात्रास्थिता नित्या यानुच्चार्या विशेषतः'' (११७४) इति दुर्गासस्रवातीपच्येऽ-र्धमात्राया अनुच्चार्यत्वमुच्यते । प्रणवादिष्ण्डमन्त्रेषु स्थितानामर्धचन्द्रादिसमनान्तानां च्वनीनामर्थमात्रात्मकत्वमनुच्चार्यत्वं च श्रैवशाक्तागमेष्येव सविशेषं प्रतिपाद्यते । तेन तत्त्रतिपादकानां तन्त्राणां दुर्गाससश्तीतः पूर्वं स्थितिरवस्यमेव स्वीकार्या ।

२५. "दी कल्ट आफ तारा" (पृ० ७) इत्याख्यो ग्रन्थ एतदय द्रष्टव्यः ।

४९० ई० वर्षे समुत्कीणें उदयपुरमण्डलान्तगंते 'छोटी सादड़ी'-स्थानसमीपर्वातिनि गिरौ चित्रकूट-( चित्तौड़ )दुर्गं निकषा वर्तमाने भ्रमराम्बामन्दिरस्य गर्भगृहे स्थापिते है शिलालेखे भगवती भ्रमराम्बा स्तूयते, या हि भ्रामरीति नाम्ना दुर्गासप्तशत्यां (११।५५) स्मृता। एवं च पुराणेषु शैवाः, वैष्णवाः, शाकाश्च आगमाः प्रायः प्रामाण्यमुखेनैवोपन्यस्ता इत्येव युक्तियुक्तं प्रतिभाति।

न चेदं पुराणरचनाकार्यं पाञ्चरात्र-पाः प्वात्ताः सामानुत्रातिमः कृतम् । वैिदक्ते वाङ्मये परमश्रद्धाः पुभरागमानुशीलनपरायगैरसाम्प्रदायिकैः पौराणिकैः स्मार्तधर्मप्रतिष्ठाप्रवणेः शिवनारायणयोरैक्यमित्येवंप्रायां समन्वयात्मिकां वृष्टिमुन्मीलयद्भिस्तिष्ठाप्रवणेः शिवनारायणयोरैक्यमित्येवंप्रायां समन्वयात्मिकां वृष्टिमुन्मीलयद्भिस्तिद्धं महत्कार्यं सम्पादितम् । अत्र वायुपुराणस्य कानिचन वचनानि विशेषतोऽवधेयानि सन्ति—"पुराणं संप्रवक्ष्यामि ब्रह्मोक्तं वेदसंमितम् । धर्मार्थन्यायसंयुक्तेरागमैः सुविभूषितम् ॥" (११११) इति, "योगधर्मा बहुविधाः सांख्या भागवतास्त्तथा । "ब्रह्मां शैवं वैष्णवं च सौरं शाक्तं तथाहंतम् । षड् दर्शनानि चोक्तानि स्वभावनियतानि च ॥" (१०४।१४,१६) इति, "नातः परतरं किञ्चिन्नगमागमयोरिप" (१०४।५४) इति च । वायुपुराणसदृशानां प्राचीनानां पुराणानामेभिवंचनैस्तेषां निगमानुवर्तित्विमव आगमानुसारित्वमिष नूनं सुतरां सिद्धधित्॥।

२६. शिलालेखस्य परिचयः 'एपिग्राफिया इण्डिका'-पत्रिकायाः ३० वर्षीये चतुर्येऽङ्के १२०-१२७ पृष्ठेषु प्राप्तव्यः।

# आङ्गलभाषानिबद्धाना लेखानां संक्षेपाः

# देवीपुराणोक्तं भारतीयकलाविवरणम्

#### DEVĪ PURĀŅA ON INDIAN ART

MANABENDU BANERJEE

देवीचरितं देवीपूजाविधानं चाधिकृत्य देवीपुराणं विरिचतम् । शाक्तधर्मै-विषये प्रमाणभूतिमदम् । देव्या चोरनामकस्य दैत्यस्य वधोऽत्र विशेषेणोपर्वणितः । उपपुराणिमदं चतुष्पादयुतम् । प्रतिपादं ये विषया स्त आदावेव उनताः । वस्तुतो द्वितीयपादोक्ता विषया एव प्रचलिते देवीपुराणे दृश्यन्ते, अतो गम्यते मूलभूतं देवीपुराणं बृहत्तरमासीदिति ।

हाजरामहोदयेनास्योपपुराणस्य उत्तरा सीमा ८५० स्त्रीष्टीयाब्दिमितिति निर्घारिता, पूर्वासीमा च स्त्रीष्टीयं षष्ठं शतकिमिति । बहुभि निबन्धग्रन्थप्रणेतृभिरस्य वान्यान्युद्दशृतानि । उपपुराणिमदं भारतवर्षस्य पूर्वभागे विरचितम्, वङ्गदेशेऽस्य रचनाभूदिति संभाष्यते ।

मूर्तिप्रासादादि-निर्माणविषये चार्कलाविषये च बहूक्तमस्मिन्नुपपुराणे; द्रष्टव्याः २-४-११-१२-२२-३५ तमा अध्यायाः। एषु चक्रदोला-धारायन्त्र-परित्यः-चण्डा-नामर-न्या-एन्द्रः-ज-पटिचत्रादीनामुल्लेखो दृश्यते, क्वचिदेतेषां स्वरूपविवरणपराणि विशेषणान्यपि दत्तानि ।

मन्दिर-मूर्ति-निर्माणविषयेऽत्र बहूक्तम् । मन्दिरनिर्माण-मन्दिरप्रकारावधिकृत्य विशिष्टानि कथनानि उपलभ्यन्ते; मन्दिरमूर्तिसंबद्धानि मानान्यिप चोक्तानि ।
तथैव दुर्ग-नगरिनर्माणादिविषयकाणि कथनानि बहुत्र दृश्यन्ते । देवीवाहनानां
देवीधृतास्त्राणां च विशदं विवरणमि प्रदत्तमत्र । देवीधृतालञ्क्काराणां विस्तरेण
उल्लेखो दृश्यते । देव्या चतुःषष्टिराकाराः, तेषां विभागश्चात्र स्फुटमुक्ताः ।
गणेशस्य, मातॄणां, विद्यानाम्, ऋतूनां, रुद्राणां च मूर्तीनां विवरणमिप क्वचिद्
उपनिबद्धम् । मूर्त्युंपादानभूतानां द्रव्याणामिप उल्लेखः पञ्चाशत्तमेऽध्याये दृश्यते ।

जीर्ण-विध्वस्तानां मूर्तीनां मन्दिराणां च संस्कारः कथं विधेय इत्यप्यत्र दिश्तितम्; मन्दिरेषु देवमूर्तयः कथं स्थाप्या इत्यपि विवृतम् । मन्दिरसंबद्धानाम् उद्यान-भित्तिचित्र-पांटकायन्त्रादीनामि उल्लेखः क्वचित् समुपलभ्यते । अन्त-रान्तरा च भेरी-शङ्ख-मृदङ्गादीनां बाद्ययन्त्राणां नामानि दृश्यन्ते । मन्दिरसंबद्धे नर्तनं संगीतं च क्वचिदुल्लिखितम् ।

विद्यासंबद्धानि कानिचिद् वचनान्यप्युक्तानि । पुस्तकवाचनम्, शास्त्र-लेखनम्,ताडीपत्रनिर्माणम्, चर्माधारे पत्राणां स्थापनम्, पट्टिकाधारः, रज्जुबन्धनम् इत्येते विषया अत्र उक्ताः।

यवन-( मुसलमान )शासनात् प्राग् येषां प्रासाद-मन्दिरादीनां निर्माणं विहितम्, तेषां प्रायेण नाशः समजनिः अतो देवीपुराणोक्तरीतिमाश्रित्य ये प्रासा-दादयो निर्मिताः, तेषां दर्शनं दुर्लभमेव । पूर्वभारतवर्षीया भूमिरेव अस्या दुर्लभताया मुख्यो हेतुरिति विज्ञायते । मन्दिरादीनां ध्वंसो विद्वेषादिवशाद् मनुष्यैरिप कृत इत्यत्र न संशयलेशोऽपि ।

# बौद्धालयविषयकं नारदपुराणवचनम्

THE NĀRADA-PURĀŅA ON BAUDDHĀLAYA

SMT. KRISHA KANTI GOPAL

बौद्धालयपरकास्त्रयः श्लोका नारदीयपुराणे पठ्यन्ते (१११५।५१–५३)। उक्तमत्र-महापद्यपि यो द्विजो बौद्धालयं विशेश्न तस्य निष्कृतिभैवतीति; बौद्धाः खलु वेदिनिन्दकाः, पाषण्डिनश्चः; अतस्ते द्विजैरवेक्षणानर्हाः, ज्ञानतोऽज्ञानतो वा बौद्धालयो न प्रवेष्टक्यो द्विजै:। ज्ञानतो यदि कश्चिद् द्विजो बौद्धालयं प्रविशेत्, नास्ति तस्य निष्कृतिरिति।

एतत्कथनस्य यत् तात्पर्यं तदैतिहासिकदृष्ट्या चिन्तनीयम् । बुद्ध-बौद्धधर्म-विषये सर्वेषां पुराणानामैकमत्यं नास्ति । अस्यानैक्यस्य को हेतुरित्यपि विचार्यम् । कि च कथं वा बुद्धो विष्णोरवताररूपेणाभ्युपगतः, कया च दृष्ट्या बौद्धमतं पुराणेषु प्रतिपादितम्, बौद्धमतस्य प्रभावो वैदिकधर्मावलम्बिनां समाजे कीदृशं आसीत्— इत्यपि विचार्यमेव ।

हाजरामहोदयो विषयेऽस्मिन् विक्त यद् बौद्धमतस्य पतनकाले बौद्धिनन्दा प्रवृत्तेति । मतिमदं न युक्तिसहम् । बौद्धमतोत्कर्षकाले बौद्धिनिन्दा किमर्थं न कृता वैदिकधर्मपरैजीनैरिति नोपपादियतुं शक्यते । अतो बौद्धमतिन्दापराणि पुराण-वचनानि अर्वाक्तालिकानीति हाजरामहोद्धयमतं न श्रद्धातुं योग्यम् । मौर्यशासना-न्तिमकाले बौद्धमतिनन्दनप्रवृत्ति क्रीद्धणसमाजे संजातेति विज्ञायते । बौद्ध-निन्दापरा दृष्टिः कुमारिल-शंकराचार्यकाले भृशमासीत्, ततः प्राचीने कालेऽपि तथैव; युवान् चुआङ्गमहोदयेनापि ईदृशी स्थितः परिदृष्टेति प्रसिद्धमेव ।

खीष्टीयषष्टशतकारम्भकाले बुद्धो न ि े ः ः ः ः ः ः ः इति हाजरामहोदयो बभाषे । पुराणे बुद्धोऽवताररूपेण स्वीकृतो, न पुनस्तस्य मतं निकारिक के प्रताणि । पुराणेषु । विचित्रेयं दृष्टिः पुराणकाराणाम् । बौद्धमतं वेदिवरोधित, बौद्धा वेदिवरोधिन इति च स्फुटमेवोक्तं पुराणेषु । एवं सत्यिप बोधितरुः पुराणे प्रशंसिता ।

विषयिममं विचारयद्भिरिदमिप चिन्तनीयम्—िनन्दाव्यञ्जकः पाषण्डशब्दः कथं बौद्धान् प्रति प्रयुक्त इति (पाखण्डिति शब्दः पाषण्डस्थले कचिद् भ्रान्त्या प्रयुज्यते पुराणकारैः) । धर्मसंप्रदायिवशेषवाचकरूपेण शब्दोऽयम् अशोकनृपशिला-लेखेषु प्रयुक्तः; नैषु शब्दोऽयं निन्दाभावं व्यनिवत ।

शब्दस्यास्य निर्वंचनमज्ञातमेव । पार्षवशब्दाच् शब्दोऽयं निष्पन्न इति केचन मन्यन्ते । कौटलीयार्थशास्त्रे पाषण्डिशब्दोऽपि दृश्यते; पाषण्डानां परिच्छदादि-विषयेऽपि अर्थशास्त्रे बहूक्तम्; निन्चचण्डालादिभिः सह एषामुल्लेखोऽपि दृश्यतेऽत्र ।

पाषण्डानां निन्दा मनुस्मृताविष दृश्यते । इमे खलु वेदस्मृतिनिन्दका **इति** कुल्लूको बभाषे । अर्वाचीनेयं दृष्टिः टीकाक्रतः । मन्ये पाषण्डशब्दस्य मूलभूतोऽर्थः 'अनभीष्टः पुरुषः' इति; अस्य वेदविरोधित्वरूषोऽर्थोऽर्वाक्कालिकः । पाषण्डैर्जनाः प्रभाविता न स्युरित्यतस्तेषां बर्हिनिवासो विहित इति विज्ञायते ।

पाषण्डानां स्वकीया सामाजिकी स्थितिरासीदिति प्रतीयते, अतस्ते पृथग्जनसंघरूपेण विज्ञाता अभवन् । कथमेभि व्यंवहरणीयं राज्ञेति विशदमुक्तं याज्ञवल्क्येन ।

पाषण्डेषु बौद्धा जैनाश्च मुख्यरूपेण गणिताः; संन्यासिनां सन्यासिनीनां च संघ एषु आसीत् । पृथक्भूतजनसंघिवशेषवाचकरूपेण प्रयुक्तः पाषण्डेितशब्दः कालान्तरे बौद्धजैनान् अभिलक्ष्य प्रयुक्त इति प्रतीयते । यद्यपि केषुचन पुराण-वचनेषु बुद्धस्य नाम पाषण्डेः सह न स्मृतः, तथापि एतद्वचनगतेन पाषण्डशब्देन बौद्धा अभिप्रेता इत्यत्र न संशयलेशोऽपि; कानिचन वाक्यानि पुनर्बुद्धं पाषण्डरूपेण वर्णंयन्ति ।

यतः कालान्तरे पाषाण्डकृतवैदिकधर्मविरोधः सुदृढो जातः, अतः पाषण्ड-शब्देन वेदविरोधि बौद्धमतं लक्षितम्। पाषण्डरूपं मतं येषु ते पाषण्डन इत्यर्थकः पाषण्डिशब्दोऽपि पुराणेषु प्रयुक्तः। न केवलं बौद्धाः, अपि तु अन्येऽपि केचन वेदविरोधिनः पाषण्डशब्देनाभिहिताः। क्षचित् पुराणेषु पाषण्डशास्त्राणां नामानि कापालभैरवादीनि चोक्तानि।

नारदपुराणे यः पाषण्डिशब्दः प्रयुक्तः, स न संप्रदायविशेषवाची । शब्दी-यमत्र बौद्धसंप्रदायवाचक इति ऐतिहासिकदृष्ट्या निश्चीयते । नारदपुराणस्य रचनाकालविषये नैकमत्यं विदुषाम् । नारदीयपुराण-पूर्वभागीयपञ्चदशाध्यायः ( यत्र बौद्धालयप्रसंगो वर्तते ) कदा विरचित इति विशेषतो विचार्यम् । हाजरामहोदयमतेन कालोऽयं स्त्री० ८७५–१००० इति, काणेमहोदयमतेन स्त्री० ७००–१००० इति ।

येयं बौद्धालयप्रवेशनिन्दा सा बौद्धस्पर्शस्य अशुचित्वात् कृतेति उपपद्यते । बौद्धालयो न खलु बौद्धगृहस्थजननिवासः, प्रत्युत बौद्धमटः । वैदिकजनदृष्ट्या बौद्धगृहस्थो नात्यन्तं निन्दाभाक्, बौद्धसंन्यासी पुनरतितरां निन्दाभाजनम् ।

गुप्तराज्यकालादर्वाग् बौद्धमठेषु दुराचाराणां प्राबल्यं जातम् । बौद्धमठेषु पापाचारबाहुल्यं दृष्टैव नारदपुराणकारेण बौद्धालय ( = बौद्धमठ)-प्रवेशो निन्दितः, प्रतिषिद्धश्च । अतएव नारदपुराणीयस्यास्यध्यायस्य रचनाकालो यदि ७००-८५० मितः स्त्रीष्टाब्दो निश्चितो भवेत्तर्हि सर्वं सुसमञ्जसं स्यादिति ।

# पुराणवर्णितः प्रकृतिलयः

#### PRAKRTILYA IN THE PURÂNAS

#### RAM SHANKAR BHATTACHARYA

ईशोपनिषद्गत-त्रयोदशमन्त्र-व्याख्यानप्रसंगे शंकराचार्येणोक्तम्—"यदुक्त मन्धंतमः प्रविशन्ति इति प्रकृतिलय इति च पौराणिकै रुच्यते" इति । प्रकृतिलय-रूपावस्था सांख्ययोगशास्त्रप्रतिपाद्येषु विषयेषु अन्यतमा । एवं सत्यपि प्रकृतिलय-प्रसंगे यतः शंकराचार्येण पौराणिकस्योल्लेखः कृतः, अतो गम्यते पुराणेषु प्रकृतिलयस्य विवरणं विशदमासीदिति । पुराणोक्तं प्रकृतिलयविवरणं निवन्धे-ऽस्मिन् संगृहीतम् ।

प्रकृतिलयशब्दोऽधंद्वये प्रयुक्तः—(१) प्रकृतौ लय इति; (२) प्रकृतौ लयो यस्य स इति च । अष्टौ प्रकृतयः—अव्यक्तम, महदहंकारौ पश्च तन्मात्राणि चेति । एषु अन्यतमे योगिनो प्रवलवैराग्यपूर्वंको यिश्वत्तल्यः स प्रकृतिलय इत्याख्यायते । प्रकृतिलयाः खलु बद्धपुरुषाः, न मुक्ताः, यद्यपि इमे कैवत्यपदिमव पदमनुभवन्ति । वैराग्यमिदं न योगशास्त्रीय-परवैराग्यम्; पुरुषतत्त्वज्ञानं नैषु योगिषु विद्यते; अतएव इमे चित्तलयभङ्गे सित पुनः संसरन्ति ।

पुराणेषु पञ्चिवधगतिवर्णन-प्रसंगे प्रकृतिलयस्या गतिस्कता। वेरान्य-विवरणपरेषु पुराणवचनेष्वपि प्रकृतिलयस्य कथनमुपलभ्यते। प्रकृतिलयगतो यः प्राकृतनामको बन्धः, सोऽपि पुराणेषूक्तः।

प्रत्येकं प्रकृतिलयानां कालपरिमाणमपि पुराणेषु कथितम्। केषुचिच्च पुराणश्लोकेषु प्रकृतिलयावस्थोपवर्णिता, यद्यपि प्रकृतिलयशब्दो नैतेषु प्रयुक्तः ।

अनुशासनपर्वगत-प्रकृतिलय-प्रतिपादकस्य श्लोकस्य यः पाठः महाभारतस्य समीक्षात्मकसंस्करणेऽभ्यूपगतः, स न सर्वथा समीचीन इत्यत्र प्रदर्शितम ।

निबन्धान्ते लेखकेनेदं चिन्तितं यत् प्राचीनतरेषु पुराणेषु ( यानि आश्रित्य प्रचिलतानि पुराणानि प्रणीतानि ) प्रकृतिलयविषये पुष्कले विवरणमासीत् । यतो विषयोऽयं न सर्वजनोपयोगी, चित्ताकर्षकथा, अतोऽवीक्कालिकैः पुराणकारैः संक्षेपेणैवायं प्रतिपादितः। निर्वीजसमाध्यन्तगंता सल्वियं प्रकृतिलयावस्था; समाधिरयं नैकपुराणवचनेष्कतः।

# पुराणप्रयुक्तशब्दार्थविषये पौराणिकमतविषये च आधुनिकानां विदुषां केचन प्रमादाः

A FEW PURĂŅIC PASSAGES AND VIEWS WRONGLY UNDERSTOOD BY MODERN SCHOLARS

## RAM SHANKAR BHATTACHARYA

पुराणप्रयुक्तशब्दार्थंव्यास्याने पुराणोक्तमतिनर्धारणे च आधुनिकानां विदुषां दृष्टिः कचित् भ्रान्तावलोक्यते । भ्रान्तदृष्टेः षड्विशतिम् उदाहरणानि निबन्धेऽस्मिन् दशितानि । तथाहि-

- (१) विलसन्महोदयेन 'मनोर्थानि प्रमाणानि' इत्येवंरूपं किमपि वायु-पुराणवाक्यमुदाहृतम्; कथितं च यद् मनुसंहितायामेतद्वाक्यगतो विषयो नास्तीति । कथनिमदं भ्रान्तिविजृम्भितम् इत्येत्र प्रदिशतम्, उपर्युक्तस्य वाक्यस्य समीचीनः पाठोऽपि दर्शितः ।
- (२) 'द्रुह्योः सुतास्तु वैभोजाः'इति महाभारतीयवाक्यमाश्रित्य विलसन्-महोदयेनोक्तं यद् वैभोज इति जातिविशेषस्य नामधेयम् । मतिमदं प्रामादिक-मिति, भोजेत्येव नामेति च प्रदर्शितम्।
- (३) जडभरतो युगमात्रावलोकनं कुर्वंन् ययौ ( शिबिकावहन-काले ) इति विष्णुपुराणीयवाक्ये युगशब्देन जिबिकास्थकाष्ठखण्डविशेषो गृहीतो विलसन्-महोद्येन । अस्यायेस्य सरोषताः प्रवर्शिता, युगशब्दस्य समीचीनोऽर्थः ( हस्त-चतुष्कम् ) चोक्तः।

- (४) 'सगंश्च प्रतिसगंश्च वंशो मन्वन्तराणि च । भूम्यादेश्चेव संस्थानं पुराणं पञ्चलक्षणिमि'ति कश्चिच् रलोक उदाहृतो विलसनमहोदयेन पुराणलक्षणप्रस्तावे । संस्थानशब्देन नाशो लयो वार्थो ग्राह्य इत्युक्तं च । अस्यार्थस्यासंगतिः प्रदर्शिता, संगतार्थतश्चोक्तः ।
- (५) वाय्वादि-पुराणेषु विश्ववसो मुनेरपत्थानि उक्तानि । वैश्रवणस्य कुवैर-स्यापत्यानि राजा कि कि कि कि कि कि पुराणेषुक्तमिति पीजटर आह । मतमिदं पुराणव्लोकविरुद्धमित्यत्र प्रदिश्चितम्; रावणदयः विश्रवसः अपत्यान् नीति पुराणवचनतः सिद्धधतीति निर्णीतम् ।
- (६) मार्कंण्डेयपुराणे (१०।३१) किंपापफलसन्तिभम् इति पठ्यते इति मत्वा पर्जिटरमहोदयेन क्लोकोऽनूदितः। पर्जिटरमतस्य सदोषताऽत्र दक्षिता, किंपाकरूपः समीचीनः पाठोऽपि दक्षितः।
- (७) पातालकेतुदानववधप्रसंगे मार्कण्डेयपुराण उक्तम्—निर्देग्धाः कापिलं तेजः समासाद्येव सागराः (२१।८६) इति । सागरोऽत्र समुद्रार्थेक इति पर्जिटर-महोदय आह । अर्थस्यास्य प्रामादिकत्वं प्रदिशतम्, संगतार्थश्चोक्तः ।
- (८) मार्कण्डेयपुराणे पठ्यते-या मुक्तिहेतु रिविचिन्त्यमहावृता त्व मभ्यस्यसे सुनियतेन्द्रियतत्त्वसारैः (८४।८) इति । अत्रत्यस्य 'अभ्यस्यसे' इति पदस्यात्मने-पिदत्विषये पर्जिटरमहोदयेन यदुक्तं तस्य प्रामादिकत्वं दर्शितम् ।
- (९) कर्णस्य पालकपितुर्नाम नन्दन इति डेविज् महोदय आह । म**त्रिमदं** महाभारतवचनतो न सिध्यतीति, अधिरथ इत्येव पराणिक के विकास ।
- (१०) कूर्मपुराणे 'नाम्नामष्टसहस्रेण' इति पठ्यते (१।१२।१९६)। अष्ट-सहस्रशब्दस्य अष्ट सहस्राणीत्यर्थः कृतो विन्टीनटज्-महोदयेन। अर्थस्यास्य प्रामादिकत्वं दिशतम्, संगतार्थश्चोक्तः।
- (११) देवीभागवते पठ्यते—घृतराष्ट्रस्य हे भार्ये गान्धारी सौबली तथा द्वितीया च तथा वैद्या' इति । अत्र घृतराष्ट्रस्य गान्धारी सौबली चेति हो पत्या उक्तो—इति हाजरामहोदय आह । मतस्यास्यासंगतिः प्रदर्शिता, समीचीनः क्लोकार्थंदचोक्तः ।
- (१२) भविष्यपुराणे पठ्यते—"अश्वत्थमेकं पिचुमर्दमेकं न्यात्य कर्ता न याति' इति । अस्य य आङ्गलानुवादः कृतः काणेमहोदयेन, सोऽतितरामः शुद्ध इत्यत्र प्रदिश्तिस्, संगतार्थरचोक्तः ।
  - (१३) अथर्ववेदीयानां पञ्चानां कल्पानां नामानि किष्णुधर्मोत्तर उक्तानि।

चतुर्थंकल्पप्रतिपादकस्य पुराणवचनस्य या व्याख्या काणेमहोदयेन कृता, तस्या असंगतिरिह दिशता; संगतार्थंश्व उक्तः ।

- (१४) मानमेयोदये पठ्यते—नलकूपमणिग्रीवौ आसतुर्यमलार्जुनौ **इति ।** अत्र यमलनामकः, अर्जुननामकश्च द्वौ वृक्षौ अभिप्रेतौ—इति सूर्यनारायणशास्त्रि-कुनहन्राजमहोदयौ आहतुः । अर्थस्यास्यासंगतिर्देशिताः, युग्मवाची यमलशब्द इति च निर्धारितम् ।
- (१५) अनुगीतायां गजसाह्वयेति कस्यचित् नगरीविशेषस्य नाम पठ्यते । गजसेति नगर्या नामेति तेळञ्जमहोदयेनोक्तम् । मतस्यास्य सदोषता प्रदर्शिता ।
- (१६-१७) प्रतिसंचरस्वरूपविषयकः, परमेश्वरकृतक्षोभस्वरूपविषयकश्च द्वौ रुलोकौ विष्णुपुराणे (१।२।१५) पठ्येते । अनयोर्यौ आङ्गलानुवादौ कृतौ सुरेन्द्रनाथदाशगुप्तमहोदयेन, तयोः सदोषताऽत्र प्रदर्शिताः, न्याय्यश्चार्थं उपदर्शिताः ।
- (१८) चन्द्रवंशीयः पूरः खलु ययातेः पितेति वुड्समहोदयः, सुरेशचन्द्र-श्रीवास्तव्यश्च आहतुः । ययातिरेव पितेति पुराणमतमत्र प्रदर्शितम् ।
- (१९) नहुषपुत्रस्य ययातेः पत्नी गा-नाम्नीति दीक्षितारमहोदयस्य मतम् । वस्तुतः 'गो'-इत्येव नामेत्यत्र प्रदर्शितम् ।
- (२०) अस्मद्देशस्य यद् भारतेति नाम तद् भरतनृपमूलकम् । भरतोऽयं शकुन्तलापुत्र इति कर्मारकर-दवे-वैद्यमहोदया आहुः । पौराणिकदृष्ट्या स्वायंभुव-मनुवंशीयो भरत एव (न पुनः शकुन्तलापुत्रो भरतः) नाम्नोऽस्य हेतुरित्यत्र प्रति-पादितम् ।
- (२१) परीक्षिन्नन्दान्तरकालिषयकं वचनं महाभारतेऽस्ति-इति राघाकुमुद-मुखोपाध्यायमहोदयेनोक्तम् । वस्तुत एतादृशं वचनं न महाभारते, प्रत्युत पुराणेषू-पलभ्यते-इत्यत्र प्रतिपादितम् ।
- (२२) सामवेदीय-श्रीस्कतस्वरूप-विषयेऽग्निपुराण उक्तम्-'श्रायन्तीयं तथा साम श्रीसूक्तं सामवेदके' इति । अस्य यत्तात्पर्यं शशिभूषणदासगुप्तमहोदयेनोक्तं तस्य सदोषतात्र दिशता, श्रीसूक्तस्य यथार्थं स्वरूपं चोक्तम् ।
- (२३) नाट्यशास्त्रकारस्य भरतमुनेर्नाम मत्स्यपुराण एव लभ्यते, नान्य-स्मिन् पुराणे–इति घोषमहोदयो विन्ति । स्कन्दपुराणेऽपि भरतस्य नाम गृहीत-मित्यत्र दक्षितम् ।
- (२४) पुराणमतानुनारेण पृथिवी सप्तद्वीपैविभक्ता, सर्वं इमे द्वीपा पुनर्नविधा विभक्ताः–इति मनोमोहनघोषमहोदयेनोक्तम् । सदोषमिदं कथनम् । पञ्चैव द्वीपाः

सप्तधा विभक्ताः, एकश्च नवधा, अपरश्च द्विधा-इत्येव पुराणेषूक्त मित्यत्र प्रति-पादितम् ।

- (२५) रामायणे नन्दी वृषरूपेण वर्णित इति सम्हान्तर सहित्य आह । वस्तुतो न खलु रामायणे वृषरूपिणो नन्दिनो वर्णनमुपलभ्यते; पुराणे पुनर्लभ्यत इदं वर्णनमित्यत्र दक्षितम ।
- (२६) ईश्वरगीता-हरिगीता-व्यासगीता-शब्दैभंगवद्गीता लक्ष्यते-इति परमेश्वर अय्यारमहोदय आह । मतिमदं न सर्वथा संगतम्, यतः कूर्मपुराणेऽपि ईश्वरगीता-व्यासगीतानामधेये द्वे प्रकरणे उपलभ्येते-इत्यत्रोक्तम् ।

## इन्द्रवर्मसंबन्धि-'प्रसत्-कैन्डोल-होम'-शिलालेखानुसारिणी जावादेशीय-ब्रह्मा॰डपुराणविषयिणी टिप्पणी

A NOTE ON THE JAVANESE BRAHMANDA PURĂŅA
IN THE LIGHT OF PRASAT KANDOL DOM
INSCRIPTION OF INDRAVARMAN

#### SMT. ANAMIKA RAY

भारतीयेतिवृत्त-विचारक्षेत्रे 'प्रसत् कैन्डोल डोम'-शिलालेखस्य महत्ता डा॰ मजुमदारप्रभृतिभि रभ्युपगता। शिलालेखेऽस्मिन् ९७ क्लोकाः; एषु ४८ क्लोकाः संस्कृतभाषया, इतरे च कम्बूजदेशभाषया विरचिताः।

शिलालेखेऽस्मिन् इन्द्रवर्मणो राज्ञः सेनावैभवं वर्णितस्; अनेन राज्ञा चीन-चम्पा-यवद्वीप-देशा विजिताः। अत्र शिवसोमाचार्यस्य बुद्धिवैभवमि वर्णितस्; आचार्योऽयस् इन्द्रवर्मणो गुरुरिति श्लोककरथोम-शिलालेख उक्तम्। अस्मिन् शिलालेखे इन्द्रवज्जादिच्छन्दोभि विरचिताः १३० श्लोकाः, येषु पश्च श्लोका शिवसोमाचार्यगुणवर्णनपराः (मूललेखे इमे श्लोका उद्धृताः)।

तृतीये श्लोक उनतम्-शंकरभगवतो बहूनि शास्त्राण्यधीतानि शिवसोमा चार्येण । शंकरोऽयं शंकराचार्यं एवेति निश्चप्रचम् । पञ्चमे श्लोके तृक्तं यत् शिव-सोमाचार्यः पुराण-महाभारत-शैवशास्त्र-व्याकरणेषु कृतभूरिपरिश्रमोऽभूत् । 'बील-कैन्टील' शिलालेखगते कस्मिश्चिच् श्लोके शिवमन्दिरस्थितस्य कस्यचित् पुराण-स्योक्लेखो दृश्यते, यस्य पाठो रागायणमहानारः साठन सह क्रियते स्म ।

शिलालेखगतेषु श्लोकेष् पुराणेतिशब्द एव प्रयुक्तः, न पुनः पुराणिवशेषस्य नाम गृहीतम् । इदं पुराणं ब्रह्माण्डाख्यम् इति केचन मन्यन्ते । दक्षिणपूर्व-एशियादेशे पुराणिवं प्रसिद्धम् । ब्रह्माण्डपुराणस्यैवास्मिन् देशे कथं प्रसिद्धिर्जाता—इति न केनापि विचारितम् ।

अस्याः प्रसिद्धेर्यो हेतुः स दिशतोऽस्मिन् निबन्धे । तथाहि—शङ्कराचार्येण सारीरके भाष्ये 'अतश्च संक्षेपिममं श्रृणुध्वम्' इत्यादिकः किश्चच् श्लोक उद्धृतः; क्लोकोऽयं ब्रह्माण्डपुराण एव अविकलक्ष्पेण पठ्यते; वायुपुराणे तु एतत्सदृशः श्लोको दृश्यते; अन्येषु पुराणेषु तु नैव पठ्यतेऽयं श्लोकः । अतो गम्यते शङ्करेण ब्रह्माण्डपुराणादेवायं श्लोको गृहीतः । शङ्कराचार्याद् ब्रह्माण्डपुराणम् अधीतं शिवसोमा- चार्येण । यतोऽयमाचार्यः इन्द्रवर्मणो गुरुरासीत्, अतो ब्रह्माण्डपुराणस्य प्रवचनं यवद्वीपादिषु सुप्रचलितं ।

# सर्वभारतीयकाशिराजन्यासस्य कार्यविवरणम्

( जुलाई-दिसम्बर १९८३ )

## (१) गरुडपुराणसम्बन्धिकार्यम्

गरुडपुराणयं पाठसंवादकार्यं सम्यक् प्रचलति । अद्याविध गरुडपुराणस्या-चारकाण्डस्याधोनिर्दिष्टानां हस्तलेखानां पाठसंवादलेखनकार्यं पूर्णं जातम्ः

- . रा १--रामनगरस्य सरस्वती भण्डार पुस्तकालस्य देवनागरी हस्तलेखः
  - रा २-सरस्वतीभण्डार पुस्तकालस्य देवनागरी हस्तलेखः
  - पू. १—पुण्यपत्तनस्थितस्य भण्डारकरप्राच्यविद्याशोधसंस्थानस्य देव-नागरी हस्तलेखः
  - पू. २-भण्डारकरशोधसंस्थानस्य देवनागरीहस्तलेखः
  - जम्मू१—जम्मूनगरस्य रणवीरकेन्द्रीय संस्कृत संस्थानस्य देवनागरी हस्तलेखः
  - ने १—काठमाण्डूनगरस्य राष्ट्रीयाभिलेखागारस्य नेवारीलिपिहस्तलेखः नेपाल १—पूर्वोक्तस्थानस्य २-२ संख्याकः देवनागरीलिपिहस्तलेखः

अधोर्निाद्देष्टानां हस्तलेखानां पाठसंवादलेखनकार्यं प्रचलति । आशास्महे शीद्यमेव एतेषां पाठसंवादलेखनकार्यं पूर्णतां गमिष्यति ।

- जम्मू २—जम्मूनगरस्थस्य केन्द्रीय रणवीरसंस्कृतसंस्थानस्य ३८२० संख्याकः अपूर्णः हस्तलेखः
- २. ने २—काठमाण्डूनगरस्थस्य केन्द्रीयाभिलेखागारस्य नेवारीलिपि हस्तलेखः
- ३. ने ३---पूर्वोक्तस्थानस्य नेवारीलिपहस्तलेखः
- ४. ने ४-पूर्वोक्तस्थानस्य नेवारीलिपि हस्तलेखः
- ५. बंगला १—जर्मन देशस्य दुबिन्गोन विश्वविद्यालयस्य बङ्गलिपिहस्तलेखः

गरुडपुराणस्य प्रेतकल्पाभिधस्य द्वितीयभागस्य पाठसंवादकार्यं कठिनं वर्तते, यतो ग्रन्थस्य त्रयः पाठसंप्रदाया वर्तन्ते । तथाहि—(१) पश्चित्रिशदध्यायात्मको जीवानन्दसंस्करणपाठः; (२) ऊनपश्चाशदध्यायात्मको वेंकटेश्वरपाठः (३) षोडशा-ध्यायात्मको नौनिधिरामकृतः सारोद्धारपाठः । अस्माभिः जीवानन्दपाठः आघार-त्वेनाःङ्गीकृतः । अधोनिदिष्ठानां हस्तलेखानां पाठसंवादकार्यं पूर्णं जातम्— रा १—रामनगरस्थस्य सरस्वतीभण्डारपुस्तकालस्य देवनागरीलिपि हस्तलेखः

रा २-तत्रस्थस्य देवनागरीलिपि हस्तलेखः

पु १—भण्डारकरप्राच्यविद्याशोधसंस्थानस्य देवनागरीलिपि हस्तलेखः

नेपाल १—काठमाण्डूनगरस्थ झा राष्ट्रीयाभिलेखागारस्य देवनागरीलिपि हस्तलेखः

मिथिला १—गङ्गानाथ झा शोधसंस्थानस्य मैथिलीलिपि हस्तलेखः

गङ्गा १-पूर्वोक्तसंस्थानस्य देवनागरीलिपि हस्तलेखः

गरुडपुराणस्य ब्रह्मकाण्डमयस्तृतीयो भागः केवलं वेङ्कटेश्वरसंस्करणे एव मुद्रितो वर्तते। अस्य भागस्य अधोनिर्विष्टानां हस्तलेखानां पाठसंवादकार्यं पूर्णतां गतः—

- १. सरस्वतीभाण्डारपुस्तकालयस्य देवनागरीलिपिहस्तलेखः
- २.—केन्द्रीय संस्कृतविद्यापीठ, जम्मू इत्यस्य देवनागरी हस्तलेखः
- ३.—तत्रत्यो देवनागरी हस्तलेखः
- ४.—मद्रास नगरस्थस्य अड्यारंपुस्तकालयस्य देवनागरीलिपिहस्तलेखः

बङ्गलादेशस्थितढाकाविश्वविद्यालयस्य, कलकत्तास्थितस्य एशियाटिक-सोसाइटीसंस्थानस्य च केचन वंगलिपिलिखिताः हस्तलेखाः अपि पाठसंवादनार्थ-मागताः।

भद्याविष दक्षिणभारतीयलिपिभिलिखतः कोऽपि हस्तलेखः नोपलब्धः। श्री बेनाजुलीमहारायः हस्तलेखान्वेषणार्थं दक्षिणभारतं गतः। उत्कलिल्प्यामिप हस्तलेखो नोपलब्धः।

# (२) शिधर्मपुराणं शिवधर्मोत्तरपुराणं च

शिवधर्मं-शिवधर्मोत्तरपुराणयोः पाठसंवादकायं प्रचलितः। एतयोः पुराणयोः प्रायेण हस्तलेखा देवनागरीलिपिलिखिता न वर्तन्ते, अतो देवनागरीलिपिहस्त-लेखानामवाप्तये प्रयत्यते। अनयोः पुराणयोः किमपि मुद्रितसंस्करणं न विद्यते, अतो हस्तलेखस्याधारेणाधारपाठो लिखितः।

## (३) विष्णुसहस्रनामसंबन्धि कार्यम्

विष्णुसहस्रनामस्तोत्रस्य हस्तलेखानां, विशेषतो गरुड-स्कन्द-पद्मपुराणेषु पठितानां सहस्रनाम्नां हस्तलेखानामन्वेषणं क्रियमाणं वर्तते ।

## (४) स्वल्पमत्स्यपुराणकार्यम्

दशाधिकवर्षेभ्यः प्राग् अस्य संपादनं कीर्तिशेषैः डा० राघवन्महाभागैः प्रारब्धम्, किन्तु तेषां कार्यान्तरव्यापृतत्वात् एतत्कार्यं समाप्ति न गतम्। एतत्संपादनं द्वयोर्हस्तलेखयोः आधारेण प्रारब्धमासीत् इण्डिया आफिस, लण्डन, पुस्तकालयस्य एको हस्तलेखः अपरक्च नालबारी संस्कृतकालेज (असम) इत्यस्य हस्तस्तलेखः। इदं निश्चितं यदिदमपूर्णं कार्यं समापनीयम्। एतदार्थं इण्डिया आफिस लण्डन पुस्कालयतः हस्तलेखस्य फोटोप्रतेः प्राप्तये प्रयासः क्रियते।

## (५) 'पुराण' पत्रिकायाः सूची

विगताङ्के (जुलाई १९८३ अंके) 'पुराण'-पत्रिकायाः प्रकाशनस्य पञ्च-विशतिः वर्षाणि पूर्णानि, पञ्चविशतिर्भागाश्च प्रकाशिताः। एतद्भागगतानां लेखानां लेखकानां च वर्गीकृता सूची प्रकाशनार्थं निर्मिता, यस्याः प्रकाशनं शीघ्रमेव भविष्यति।

## (६) व्यासपूर्णिमासमारोहः पुराणगोष्ठी च

२३ जुलाई १९८३ दिनाङ्के शनिवासरे व्यासपूर्णिमोत्सवः न्यासस्य शिवालाभवते सम्पन्नो जातः। प्रथमं समागता विद्वासो नरनारायणेश्वरमन्दिरे शुक्लयजुर्वेदस्य पारायणं श्रुतवन्तः तदनन्तरिममं विद्वांसः 'वारादरी' नामके स्थाने संभूय स्थिताः, यत्र तत्रभवतां काशिनरेशानां महाराज डा० विभूतिनारायण सिंह महाभागानां सभापतित्वे पुराणगोष्ठी संपन्ना। वैदिकवसन्तपूजा प्रथमं सम्पन्ना यत्र षोडशर्वदिका वेदपारायणं कृतवन्तः। श्री गणेश्वर शास्त्रिद्राविड-महाभागः शतपथब्राह्मणस्यान्तिमकाण्डस्य (बृहदारण्यकोपनिषदः) पारायणं कृतवान् । महारा कुमारः श्री अनन्तनारायणसिंहमहोदयो वैदिकेभ्यः दक्षिणा-मदात्। तदनन्तरं श्री हीरामणिमिश्रः व्यासवन्दनां मङ्गलावरणं च व्याधात्। 'पुराणम्'-पत्रिकायाः संपादकः डा० रामशंकर भट्टाचार्यः न्यासाध्यक्षेभ्यः काशिनरेशेम्यः पत्रिकाया व्यासाङ्कं समपितवान् तत्र प्रकाशितानां निबन्धानां वैशिष्ट्यं च प्रकाशितवान् । डा॰ गङ्गासागररायः न्यासस्य पुराणविभागस्य वार्षिकं कार्यविवरणं प्रदत्तवान् । उपस्थिविदुषां मध्ये आचार्यं बलदेव उपाध्यायः, डा० रघुनाथसिंहः, डा० रेवाप्रसाद द्विवेदी, डा० बागीश शास्त्री, पण्डितगणेश्वर द्रविडः, श्री वैकुण्ठनाथ उपाध्यायश्च प्रमुखा आसन् । तत्र भवन्तः काश्चिनरेशा डा० विभूतिनारायणसिंहमहाभागा आर्थतिवदुषः प्रति सहयोगार्थं धन्यवादान् प्रदत्तवन्तः निबन्धलेखनार्थं च आहृतवन्तः। प्रसादवितरणानन्तरं अल्पहारा-नन्तरं च गोष्ठी विसर्जिता।

## (७) वेदपारायणम्

आषाढमासस्यशुक्लपक्षे न्यासस्य शिवालास्थिते नरनारायणेश्वरमन्दिरे संपूर्णशुक्लयजुर्वेदस्य संहितायाः पारायणं पण्डितविनायकबादलमहाभागेन कृतम्। श्री लक्ष्मीकान्तदीक्षित महाभागः श्रोता आसीत्। पारायणसमाप्तौ पारायणस्य कर्त्रे श्रोत्रे च दक्षिण प्रदत्ता।

## (६) पुराणपाठः

(१) आषाढ्युक्लपक्षस्य प्रतिपत्तिथिमारभ्य नवमीं तिथि यावत् राम-नगरस्थरत्नबागस्थिते बालात्रिपुरसुन्वरीमन्दिरे त्रिपुरारहस्यस्य पाठः श्रीरामजी मिश्रेण कृतः (२) श्रावणमासे रासलीलादिनेषु रामनगरस्थे प्रसिद्धोद्याने राधाकृष्णसहस्रनामस्तोत्रस्य पाठः श्रीकामदेव झा महोदयेन कृतः ।

## (९) पुराणविभागे अगता विद्वांसः

बह्वोऽनुसंधित्सवोऽस्मिन् कार्यावधौ तेषां पुराणविषयकतत्संबधीतरविषय-काध्ययनार्थं पुराणविभागे आगता तेभ्योऽपेक्षिता सहायता च प्रदत्ता । अधोनि-विष्टाः सज्जना दर्शंकपुस्तिकायां स्वमतानि लिखितवन्तः—

- १. श्री अशोक सिंहलः—विश्वहिन्दूपरिषदः केन्द्रीयकर्यालयस्थः। सः लिखति—पुराणशोधस्याद्वितीयं कार्यं प्रारब्धम्। भगवान् एतत्कार्यं साफल्येन पूरयतु।
- र. मि० डेविड किन्सले—हैमिल्टन, मैकमास्टरविश्वविद्यालय ओण्टा-रिओ (कनाडा) इत्यस्य धर्मविभागस्थ:-१२.९.८३ दिनाङ्के । स लिखति— पुराणानां पाठसमीक्षितसंस्करणे किं कार्यं भवित अस्य प्रत्यक्षदर्शंनमित प्रभावो-त्पादकमस्ति । इदं परिश्रमसाध्यं महत्कार्यं प्रतीयते । अहं कार्यंकर्तृणां समर्पण-भावस्योत्साहस्य च प्रशंसनं करोमि ।
- ३. श्री के. चन्द्रमौलिः—इण्डियन आलमुितयम क० बेलगाँव, इत्यत्र-त्यः—सत्यमेवास्मिन् विभागे चमत्कारि महत्कार्यं क्रियते । विविधग्रन्थानामाधारेणं पुराणानां पाठसमीक्षितसंस्करणानां कार्यमितिकठिनं वर्तते यस्मिन् पर्याप्तद्रव्यस्य-कालस्य, धेर्यस्य उपयोगिज्ञानस्य चापेक्षा वर्तते । इदमानन्दजनकं यद् बहुवः पण्डिता अस्मिन् कार्ये स्वज्ञानस्य समयस्य शक्तेश्च उपयोगं कुर्वेन्ति किन्तु इदं दुःखावहं यदस्य महत्त्वपूर्णस्य कार्यस्य शीघ्रतया समापनार्थम् अपेक्षितं धनं न लभ्यते ।

## (१०) रासलीला

विगतवर्षानुसारेण श्रावणमासे वृन्दावनीयरासमण्डल्या रामनगरस्थिते प्रसिद्धोद्याने रासलीलायाः प्रदर्शनं कृतम् । तत्रभवन्तः काशिनरेशा महाराजा डा० विभूतिनारायणसिंहमहोदया सपरिवारं प्रत्यहं रासलीलाया अवलोकनं कृतवन्तः । स्थानीयदर्शकाणां संख्या प्रतिदिनं विवर्धमाना आसीत् ।

## (११) रामलीला

अस्मित् वर्षे रामनगरस्था विश्रुता रामलीला २१ सितम्बर १९८३ दिनाङ्कमारभ्य २० अक्टूबर १९८३ दिनाङ्क यावत् सम्पन्ना । येभ्यः साधुभ्यः निःशुल्कं मोजनं प्रदत्तं प्रतिदिनं, तेषां संख्या प्रायेण सहस्रमिता आसीत् । प्रत्यहं 'नेमिनां' सहस्राधिक-दशंकभ्यो भिन्ना बहुसंख्यका वैदेशिका अपि रामलीलां दृष्टबन्तः ।

## १९८३ वर्षे रामलीलादर्शका विशिष्टा वैदेशिकाः

- (१) प्रो जैक्स श्रेरर—पेरिस विश्वविद्यालयस्य मञ्जकला विभागस्य सदस्य:—एष महाभागो बहुवर्षाणि यावत् एशियामहाद्वीपे अफ्रिकाद्वीपे च पारम्परिकाभिनयस्यावलोकनं कृतवान् । स महाभागस्तत्र भवन्तं काशिनरेशं लिखितवान्— रामलीलाया अनुभवः सर्वातिशायी आसीत्; अस्य दर्शनामन्तरमाशास्महे फेञ्चभाषायां अतिशोभनं विवरणं दास्याम इति । तस्यैव विश्वविद्यालयस्य अध्यापिका मैडम क्रिस्टाइन पेटरफ़ल्वी महाभागा शेररमहोदयस्य सहायिका आसीत् । एषा महाभागा हिन्दीभाषाया अध्ययनार्थं (येन रामलीलामवगन्तुं सौकर्यं भवेत् ) कांश्चित् मासान् पूर्वमेव वाराणसीमागताऽऽसीत् । उभौ महाभागौ पूर्णं मासं यावत् रामलीलाया अवलोकनं कृतवन्ती ।
- (२) मि० हेनरी केम्प ब्लेयर—चैपमैन कालेज, आरेंज, कैलिफोर्निया विश्वविद्यालयस्य परिसंवादविभागस्य सदस्यः—एष महाभागः दक्षिणपूर्वएशिया-भागे रामायणस्याभिनयस्य अध्ययनं करोति। एष महाभागो वाराणस्यां सप्ताहं यावत् प्रतिदिनं रामलीलां दृष्टवान्।
- (३) श्रीमती लिण्डा हेस—सैनफ्रांसिस्को, कैलिफोर्निया वास्तव्या— एषा महाभागा प्राध्यापक रिचार्ड सेचनर महाभागस्य निर्देशने साहाय्येन अध्ययनं कृतवती; तस्यैव साहाय्येन च रामनगरस्य रामलीला विषये कस्यचिद् विस्तृतग्रन्थस्य रचनां च करोति, यस्य प्रकाशनं शीघ्रमेव भविष्यति । एषा महाभागा पञ्चवर्षानन्तरम्मस्मन् वर्षे रामलीलां दृष्टवती । एषा बहूनां ग्रन्थानां रचनायां संलग्नाऽस्ति; तेषु क्रांसिक्षत् पुस्तके रामलीलायाः संक्षिप्त विवरणं

भिवष्यिति । ग्रन्थोऽयं वैदेशिकछात्राणां दर्शकानां च कृते उपयोगी भिवष्यिति । अस्य ग्रन्थस्यावश्यकता तत्र भविद्धः काशिनरेशैः प्रदिशता—ये खलु विद्धांसो हिन्दी भाषायाः सामान्यज्ञानं विनाऽपि रामलीलाया अध्ययनार्थंमागच्छिन्ति, तेषां कृते अयं ग्रन्थ उपयोगी भविष्यति ।

(४) डा॰ कुमारी अनुराधाकपूर—नयी दिल्लीस्थितस्य नेशनल स्कूल आफ ड्रामा संस्थानस्य अध्यापिका—एषा महाभागा द्वयोः दिनयोः रामलीलां दृष्टवती। एपा स्वशोधनिबन्धस्य कृते रामलीलाया विस्तृतम् अध्ययनं कृतवती। एप शोधनिबन्धः इग्लैण्डस्थितस्य लीड्स विश्वविद्यालये उपाधिनिमित्तं समर्पितः।

## सहयोगिन्यासानां कार्यविवरणम्

## (१) महाराज बनारस विद्यामन्दिर न्यासः

## (क) संग्रहालयः

अस्य संग्रहालयस्य प्रसिद्धिरतुदिनं वृद्धिगता राजते । भारतीयदर्शकाणां वैदेशिकदर्शकाणां च संख्या विवर्धमाना लक्ष्यते । भारतीयतीर्थयात्रीनिव वैदेशिकपर्यटका अपि रामनगरमागन्तुं तत्र भवतां काशिनरेशानां च दर्शनं कर्तुं वाञ्छन्ति । विशिष्टागतेषु अधोनिर्दिष्टाः उल्लेख्याः-

- (१) श्री सुनील के० रायः-राजदूतः—बी-् ९० डीफेन्स कालनी दिल्ली— २९-९८३ दिनाङ्के । एष महाभागः स्वीयाभिप्रायम्नित्थं प्रकटयति—भारतीय-स्वीणमदिनानां ारम्परायाश्च आश्चर्यावहं दृश्यं यस्य भाविपरम्परायाः कृते संरक्षणमावश्यकम् ।
- (२) महाराज श्री पृथ्वीराजिंसहः दान्ता (गुजरात) राज्यस्य— २–११–८३ दिनाङ्के।
- (३) सर रावर्ट वेड-जेरी श्रीमती वेड-जेरी च-ब्रिटिश राजदूतः— ३१-१२-८३ दिनाङ्के —ब्रिटिशराजदूतः स्वभावनामित्थं लिखति—''सुरुचिपूर्ण-रूपेण प्रदिशतस्याद्वितीयस्य संग्रहस्य प्रभावोत्पादकं अवरुगेकनम्''।

# ( ख ) वैदिकबालक वसन्तपूजा

१८-११-८३ दिनाङ्के महाराजकुमारस्य श्ची अनन्तनारायणसिंहस्य वर्धापनावसरे जनवोडशवर्षीयाणां वैदिकबालकानां वसन्तपूजा रामनगरदुर्गस्थे देवीमन्दिरे सम्पन्न । वैदिकबालकेभ्यो दक्षिणा भोजनं च प्रदत्तम् ।

## (ग) चित्रकलाप्रतियोगिता

१८ नवम्बर १९८३ दिनाङ्के रामनगरिवद्यालयानां बालकानां कृते चित्रकलाप्रतियोगिता संपन्ना । यस्यां ५२५ छात्राः समाविष्टाः । चित्राणां परीक्षणं काशिकहिन्दुविश्वविद्यालयस्य प्राध्यापकौ श्रीगज्जरमहाशयः श्रीकृष्णन् महाशयश्च कृतवन्तौ । विजेतृभ्यो बालकेभ्यः पुरस्काराः मिष्ठान्नं च प्रदत्तम् ।

तस्मिन्नेव दिने स्थानिककुम्भकारैः विद्यामिन्दरसंग्रहालस्य भित्तौ चित्रनिर्माणं कृतम् । श्रीरचुनाथः विशिष्टपुरस्कारं प्राप्तवान्, होरीलालः, राम-नारायणः, विलरामश्च क्रमेण प्रथमद्वितीयतृतीया जाताः । अन्येभ्यः सान्त्वना-पुरस्काराः प्रदत्ताः ।

## (२) महारानीकाशिनरेशधर्मकार्यनिधिः

अनेन न्यासेन १८-११-८३ दिनाङ्के न्यानिक-प्राथमिय न्युक्तप्राणिक विद्यालयानां छात्रेभ्यः मिष्ठान्नं वितरितम् । एतादृशानानां छात्राणां संख्या ५५९४ आसीत् । तस्मिन् एव दिने निर्धनबालकेभ्यः वस्नवितरणं जातम् । एतादृशानां बालकानां संख्या १६८१ आसीत् । अपरेद्युः चिकयानगरसमीपस्थे वैराटस्थाने निर्धनबालकेभ्यो वस्नवितरणं मिष्ठान्नवितरणं च जातम् ।

## (३) महाराज प्रभुनारायणसिंह फिजिकलकल्चरन्यासः

अस्य न्यासस्याधीने १९-११-८३ दिनाङ्के स्वास्थ्यमुधारसंस्था मिसिर पोखरा, इत्यस्य प्रशिक्षणार्थिनः स्वकलायाः भारोत्तोलनादि विषयेषु प्रदर्शनं कृतवन्तः। अस्मिन् वर्गे श्रीद्यारामः, श्रीप्रेममोहन बहलश्च मुख्यौ आस्ताम्। ते उत्तरप्रदेशीयप्रवृद्धिप्राप्रतियोतिनामभिष सिम्मलिता आसन्। तेभ्यः ५०१) रूप्यकाणां पुरस्कारः भोजनं च प्रदत्तम्।

## (४) महाराजकाशिराजधर्मकार्यनिधिः

अस्य न्या स्य संरक्षणे रामनगरे देशस्य विन्ध्याचल-प्रयाग-चिकया-कामरूपादिस्थानेषु च बर्षं यावत् बहूनि धार्मिकाणि, सांस्कृतिकानि च कृत्यानि प्रचलन्ति । धार्मिककृत्यातिरिक्तम् अनेन न्यासेन अधो निर्दिष्टानि शिक्षण-संस्थानान्यपि संचाल्यन्ते—

(क) महाराज बलवन्तसिंह महाविद्यालयः, गङ्गापुरस्थः —अस्य महा-विद्यालयस्य स्थापना १९७३ वर्षे जाता । अस्मिन् महाविद्यालये गोरखपुरविश्व-विद्यालयस्य स्नातककक्षायाः कलाविषयेषु अध्यापनं भवति । महाविद्यालयस्य परीक्षाफलं शोभनमस्ति । बहवः छात्राः प्रथमश्रेण्याम् उच्चद्वितीयश्रेण्यां वा समुत्तीर्णा जाताः । छात्राणां संख्या शतकचतुष्टयादिष अधिका अस्ति । प्राचार्य-सिहतं शिक्षकाणां संख्या एकादश वर्तते ।

- (ख) महाराज मनसारामविधिमहाविद्यालयः राजातालाब—अस्मिन् महाविद्यालये गोरखपुरिवश्वविद्यालयस्य विधिस्नातककक्षाया अध्यापनं भवति । छात्राणां संख्या चतुःशतकादिप अधिकं वर्तते। परीक्षाफलं गोरखपुरिवश्व-विद्यालतस्य समग्रेषु विधिविद्यालयेषु उत्तममासीत्।
- (ग) महारानी रामरत्नकुँ वरि संस्कृत पाठशाला—एषा पाठशाला पञ्चाशद्वर्षादिप प्राक् स्थापिता जाता। एषु वर्षेषु सततं उत्तरमध्यमापर्यन्तमत्र अध्यापनं भवति। विद्यार्थिनः सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य परीक्षायां समाविष्टा भवन्ति।

# स्कन्दपुराणस्य मानसखण्डम्

S

## स्वस्ति श्रीमहामञ्जलमूत्तंये नमः॥

ये देवाः सन्ति मेरौ वरकनकमये मन्दरे ये च वृक्षाः पाताले ये भुजङ्गाः फणिमणिकिरणध्वस्तसर्वान्धकाराः। कैलाशे स्त्रीविलासाः प्रमुदितहृदया ये च विद्याधराद्या-मोक्षद्वारभूतं मुनिवरवचनं श्रोतुमायान्तु सर्वे ॥१॥ रुद्राख्यानमिदं पवित्रमन्दं श्रीसन्म सन्यन्यितं कृष्णस्यामितविक्रमस्य च यशः श्रृष्वन्तु धन्या जनाः। देवाना(नां ?) भूवि(नि ?)वासिनामपि तथा तीर्थान्विताख्यायनं **त्रह्मपदं** प्रयान्ति विमलं संसेवितं योगिभिः॥२॥ नमस्कृत्या(त्य ?) महाभागं कृष्णं योगीश्वरं हरिम् ॥ धातारम्षिभियुंक्तं शिवं देव्या समन्वितम्॥३॥ जन्मे(नमे?)जयमहाप्राज्ञः कुरूणां कीर्तिवर्द्धनः॥ शुत्वेतिहासयुक्तानि पूष्यानि चरितानि च॥४॥ कृष्णस्यामितवीर्यस्य शिवस्य पद्मजस्य च॥ पप्रच्छ सूत(तं?) धर्मात्मा शास्त्रतत्त्वार्थकोविदम् ॥ ५ ॥

## जन्मे(नमे?)जय उवाच ॥

ऋषे सुमहदाख्यानं त्वया सर्वप्रकीतितम् ॥
पुराणानां च सर्वेषां मतं सर्वमुदाहृतम् ॥ ६ ॥
वतानां च फलं पुण्यं तीर्थस्थानफलं तथा ॥
देवानां दानवानां च गन्धर्वाप्सरसामि ॥ ७ ॥
अत्यद्भृतानि कर्माणि त्वयोक्तानि हिजोत्तम ॥
न तु भूमौ स्थितानां हि तीर्थानां संमवं मुने ॥ ८ ॥
धरायाः संभवं चापि स्थिति चापि हिजोत्तमः(म?) ॥
अस्मुना श्रोतुमिच्छामि कथयस्य तपोषनः(न ?) ॥ ९ ॥

### सूत उवाच ॥

ऋषिभिश्चापि यत्पृष्टो नैमिषारण्यवासिभिः ॥
द्वैपायनमहाभागस्तदहं कथयामि ते ॥ १०॥
विसष्टो(ष्ठो?) भगवानित्रदु(दुँ?)वांसाश्च तथाङ्किराः ॥ १
मनुः पुलस्त्यः पुलहो रैभ्यो द्रोणक्रपादयः ॥ ११ ॥
राजर्षयोपि राजेन्द्र देवाः सिद्धगणास्तथा ॥
सर्वशास्त्रार्थतत्त्वज्ञं पराशरसुतं सुधिम् ॥ १२ ॥
द्वैपायनो महाराज उपतस्थुर्महर्षयः ॥
महर्षीत् पूजयामास ऋषिः सत्यवतीसुतः ॥ १३ ॥
ते पूजिता महात्मान ऋषयो धर्मतत्पराः ॥
नारायणांशसंभूतं सत्यवत्याः सुतं सुधिम् ॥

## ऋषय ऊचुः॥

कथितानि पुराणानि विचित्रचरितानि च ॥ तत्र त्रतानि चीर्णानि उद्धृतानि त्वयैव हि ॥ १५ ॥ अधुना श्रोतुमिच्छामि(मो?) धरायाः संभवं मुने ॥ तस्याः पुण्यां स्थिति चापि कथयस्व तपोधन ॥ १६ ॥

द्वैपायनं महाराज प्(प्र?)ष्टुमारेभिरे तदा ॥ १४॥

### सूत उवाच ॥

सद्वृतैः(तैः ?)परि पृ[ष्टस्तु] स महात्मा तपोनिधिः ॥ विस्तरेण महाप्राज्ञः कथयामास तत्तदा ॥ १७ ॥

#### व्यास उवाच ॥

कथां विचित्रां बहुलां सर्वपापप्रणाशिनीम् ॥

शृण्वन्तु ऋषयः सर्वे कथ्यमाना मयाधृना ॥ १८ ॥

अव्ययं व्यक्तमेकं वै र्यं(य?)माहुमुन्यः शुभाः ॥

स एव पुरुषो लोके विष्णुरित्यभिधीयते ॥ १९ ॥

तस्य कर्णौ(णीं) मलोद्भूतौ दैत्ये(ते)यौ मधुकैटभौ ॥

दृष्ट्वा सुमं जले विष्णुं शेषाङ्गे (ङ्के?) संस्थितं प्रभुम् ॥ २० ॥

अश्(सु?)रौ चातिकोपेन जात्या द्रविणबालिशौ ॥

ब्रह्माणं हन्तुमुक्तस्थौ नाभिपङ्कजवासिनम् ॥ २१ ॥

### प्रथमोऽच्याय:

समुत्तस्थी तदा विष्णु ब्र(ब्रॅ ?)ह्मणा संस्तृतोपि सः ॥ दृष्टा हि बलिनौ चोग्रौ दैतेयौ बलदर्पितौ ॥ २२ ॥ चक्रमुद्यम्य ताभ्यां वै युयुधे भगवान् हरिः॥ वै॥ २३॥ दिव्यवर्षसहस्राणि बाहप्रहरणेन चक्रेणातिक्षरप्रेण ततस्तौ निहतौ रणे॥ निःसं(स ?)सार च तन्मेधं(दं ?)जलेव(?) जलवल्लभः ॥ २४॥ तयोस्तु मेदसा पुण्यां कथयामास मेदिनीम्।। कल्पयित्वाथ वसुधां धराधरसमन्विताम् ॥ २५ ॥ स्वपृष्ठभागे संस्थाप्य वसुधां कमठाकृतिः॥ प्रधानपुरुषेरितः ॥ २६ ॥ ततस्तस्मान्महाभाग स तमाज्ञापयामास यं ब्रह्मोति वदन्ति ह॥ स सृष्ट्ये संस्तु(?) भृतानां प्रभवायाभवाय च ॥ २७ ॥ आज्ञापितो भगवता ससर्ज विविधानप्रजान् ॥ वारोण्येव ससर्जादौ वीर्यताशु(?) सृजं पुनः॥ २८॥ ततोदके स्वयं ब्रह्मा ससर्ज सकलां महीम्॥ दिवमुद्धं च कृत्वाथ तन्मध्ये खिमिति श्रुतम् ॥ २९ ॥ सृष्टावनीं नवविधां दिशश्च दशधा सृजत्॥ मनोवाक्कालकर्मादीन् कामक्रोधादिकानिप ॥ ३० ॥ ससर्जं सृष्टिरूपांच्च तथा सप्त प्रजापतीन् ॥ मरीचित्रमुखान्पुण्यां(ण्यान्) रोषोद्भूतं शिवं तथा ॥ ३१ ॥ ततो विष्णुश्च ब्रह्मा च शिवश्चैव तपोधनाः॥ सात्व(त्त्व ?)की राजसी चैव तामसी प्रक्तयः(?) स्मृताः ॥ ३२ ॥ तां तां निजहिते युक्तां सृष्टिसंहारकारिणीम्।। लोकविभवो ब्रह्मविष्णुशिवादयः॥ ३३॥ दधिरे मरीचिरिति यः ख्यातः प्रथमो यः प्रजापितः॥ तत्सुतः कश्यपः श्वा(पश्चा?)भूद्गोत्रान्वयविवर्द्धनः ॥ ३४ ॥ पाणि गृहीत्वा कन्यानां दक्षस्य च प्रजापतेः॥ देवानां दानवानां च स यक्षोरगरक्षसाम्॥ ३५॥ गन्धर्वाप्सरसां चैव नागानां पक्षिणां तथा॥ वृक्षाणां दनुजानां च तथान्येषां तपोषना(नाः?) ॥ ३६ ॥

वंशानृत्पादयामास कस्य(श्य)पाख्यः प्रजापतिः ॥ तथान्ये ये महाभागाः प्रजानां पतयः स्मताः ॥ ३७ ॥ ऋषीणां मानवानां च नृपाणां च तपोधनाः।। वंशानुत्पादयामासुर्मेथुनेनैव भारतः(त?) ॥ ३८ ॥ तत्र पुण्या महात्मानो ऋषयो धर्मतत्पराः॥ गोत्रान्वयविवर्धनाः ॥ ३९ ॥ अ**ष्टावि**शसहस्राख्या संमृ(भू?)तास्ते महाभागा सुष्टिनिर्देशकारकाः ॥ तत्सर्वं विदितं विप्रा भवद्भिनित्र संशयः॥ ४०॥ तत्रापि गोत्रसंभूतो नाम्ना तुङ्गप्रजापतिः॥ तस्य वंशे समुत्पन्नः पृथुनीमा बभूव ह।। ४१।। यं वदन्ति महात्मानो वेणुमन्थानसंभवम् ॥ तं पृथं हि प्रजाः सर्वे राजानं चारुदर्शनम् ॥ ४२ ॥ श्वरण्यं शरणं जग्मुः पोषयस्वेति वादिनः॥ ततो जनहितार्थाय गोरूपामवनीं हि सः॥ ४३॥ दुदोह सकलां पृथ्वीं तेन खिन्नाभवन्मही।। ॥ इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसलण्डे प्रथः (प्रथमः (?) ) ॥ १ ॥

### २

## ऋषय ऊचुः ॥

कथं खिन्नाभवत्पृथ्वी दोहिता केन हेतुना ॥ प्रजाः सर्वा महाभाग शरणं केन हेतुनाः(ना?) ॥ १ ॥ संप्राप्ताश्चापि तत्रैव कथं वै पालिता हि ते ॥ एतत्सर्वं महाभाग कथयस्व यथोचितम्॥ २ ॥

#### व्यास उवाच ॥

पृथुर्नामा नरेन्द्रोभूढ्रेण्वन्वयविवर्द्धनः ॥ तस्मिन्वै जातमात्रं(त्रे?) तु प्रजाः सर्वे समुत्सुकाः ॥ ३ ॥ नृपासनं गतं तं तु हृष्टास्ते जातकौतुकाः ॥ एष नो वृत्तिदो राजा भविष्यति न संशयः ॥ ४ ॥ हित मीमांशमाना वै लोकास्तं शरणं यगुः ॥
बद्धाञ्जलिपुटाः सर्वे राजानं चारुदर्शनम् ॥ ५ ॥
बास्पगद्गदया वाचा तुष्टुवुः(वृ?) स्ते नराधिपम् ॥
ब्राहि त्राहि महाराज वेण्वन्वयविवद्धं न ॥ ६ ॥
वृत्तिहीनान् महाराज पिक्षहीनान् खगामि(नि?)व ॥
इति संभाषमाणान् तान् स्वयमेव जनाधिपः ॥ ७ ॥
उवाच वदतां श्रेष्ठो वाचा चामृतपूर्वया ॥

पृथुरू(६?)वाच ॥

सर्वे यूयं महाभागाः प्रार्थयन्ते हि मां पुनः ॥ ८॥ केनात्महेतुना प्राप्ताः कथ्यतां करवामि किम् ॥

व्यास उवाच ॥

इति तस्य वचः श्रुत्वा जनाःस्ते(नास्ते?) हर्षमानसा[ः] ॥ ९ ॥ प्रत्यूचुस्तं महाभागं भूमिपं भूमिवल्लभम् ॥

जना ऊचुः ॥

भात्रा विरचिता ध्वा(?)स्मान्वयं हि पुत्रका यंथा ॥ १० ॥
नास्माकं परमा वृत्तिस्तेन निर्देशिता विभो ॥
त्वं हि पुण्यैश्च ऋषिभिमंथितः प्राथितोप्यसि ॥ ११ ॥
वृत्तिदः सैव सर्वेषा(षां?) नान्ये(न्यो?)स्ति सुवनस्थले ॥
तैरेव श्चो(चो?)पिदृष्टा स्म गम्यतां शरणं पृथो[ः] ॥ १२ ॥
तेषां हि वचनं प्राप्य देवा गुरू(श्?)गिरं यथा ॥
वृत्तिदो भव राजर्षे त्वां वयं शरणं गताः ॥ १३ ॥
वृत्तिहोनैः क्षणमि न स्थातुमिह शक्यते ॥
नास्मानवित राजर्षे धरा शैलवनान्विताः(ता?) ॥ १४ ॥
शासियत्वा धरा(रां?) पुण्यां रक्षस्व मनुजाधिप ॥

व्यास उवाच ॥
इति तेषां वचः श्रुत्वा पृथुर्वेण्यः प्रजा(ता?)पवान् ॥ १५ ॥
उत्थाय सकलां पृथ्वीं धनुष्कोट्या प्रतापवान् ॥
उत्खातं(?) भूतलं दृष्ट्वा वसुधा प्राप्तवद् रुषा ॥ १६ ॥
ततः स्तां(तस्तां?) निसृतां ज्ञात्वा चौरानिव गृहेश्वरः ॥
अवनीं हन्तुमृत्तस्यौ पाकशासनविकमः ॥ १७ ॥

ततस्तां गोस्वरूपेण धावन्तीं स ददर्श ह ॥
तामन्वधावद्राजिष[:] खड्गचमँधरः स्वयम् ॥ १८ ॥
संगत्यु(त्य?) भुवनान्सर्वान् न प्राप्य शरणं हि सा ॥
ततस्तमेव राजानं प्रत्यपद्यत सा मही ॥ १९ ॥
तमुवाच तदा देवि(वी?) न स्त्रीवधिमहाहँसी(सि?) ॥
उपायं कुरु राजर्षे तेन त्वं सिद्धिमाप्नु हि ॥ २० ॥
मया विना प्रजान् सर्वान् कथं त्वं स्थापिष्यिस्यसि ॥
उत्सारय गिरीन्सर्वान्त्वदर्थं त्याजयाम्यहम्(?) ॥ २१ ॥
दुहितृत्वं गिमष्यामि ततस्ते क्षितिवल्लभं(भ?) ॥

#### व्यास उवाच ॥

इतिरितां चापि गिरां महात्मा श्रुत्वा घरायाः सकलां महीपतिः ॥ २२ ॥ प्रगृह्य पाणौ सशरासनं शुभमुत्खातयामास गिरीन् समस्तान् ॥ ततोवनीं तां सकलां क्षितोश्वर च(रुच?)कार थालीमिव भूतलस्थितान् ॥२३॥ समां स चक्रे विसमां महीघरैः संसाधितं योगिभिः[ः]सन्मनो यथा ॥ कृत्वावनीं समां राजा विन्ध्यहेमाद्रिमध्यगाम् ॥ आज्ञापयामास तदा सर्वांल्लोका(कान्?) जनेश्वरः ॥ २४ ॥ कियतां हि गृहारम्भो पुरीणामिप मानवाः ॥ २५ ॥ स्थीयतां वर्षपर्यन्तं पुष्पमूलफलाशिभिः ॥ ततोपायं करिष्यामि भवतां नात्र शंसयः ॥ २६ ॥ येनोपायेन जीव्यन्ते जीवास्त् भवनस्थले ॥

#### व्यास उवाच ॥

इति राज्ञा समादिष्टा जनाः सर्वे द्विजोत्तमाः ॥ २७ ॥ ग्रामाश्च नगराश्चैव चकुस्ते वे महोत्सवम् ॥ निवासभूता सा देवि(वी?) लोकानां क्षेमकारिणी ॥ २८ ॥ कथितं हि महाभागाः पृथोर्वेण्यस्य चानघः(घाः?) ॥ यथा तेन सुपुण्येन शाशि(सि?)ता सा वसुंघरा ॥ २९ ॥

### ॥ इति श्रीमानसखण्डे द्वितीयः॥ २॥

## सूत उवाच ॥

पुनरेव महाराज व्यासः सत्यवतीसुतः॥ तानुवाच स धर्मात्मा प्रणतान् मुनिसत्तमान्॥१॥

### व्यास उवाच ॥

पुनरेव स राजिं[:] पृथुर्वेण्यः प्रतापवान् ॥ लोकान् कृच्छ्रगतान्ज्ञात्वा कन्दमूलाशनान् नृपः ॥ २ ॥ पालयन् स्वां प्रतिज्ञा वै चिन्तयन् लोकपोषणम् ॥ वत्संतु कल्पयित्वा वै मनुं स्वायंभुवं प्रभो ॥ ३॥ दुदोह पृथिवीं वैण्यः स्वैर्वाणै[:] स्वेन पाणिना ॥ तत्र जातानि शस्यानि बहूनि मुनिसत्तमा[:]।। ४।। तेनान्नेन प्रजाः सर्वे पुपुषुः स्ववपूंसि ते॥ ततः प्रभृति विप्रेन्द्रा[ः] सा मही सस्यदाभवत् ॥ निवासभूता पुण्यानां कर्मभूरिति सा स्मृता॥६॥ ततोपदिष्टां तां पुण्यां वसुधां वसुधाधिपः॥ दुदुहुर्देवता[:] सर्वे तथा दैत्या महोरगाः॥७॥ यक्षाः पिशाचा नागाश्च सिद्धविद्याधरादयः॥ पितरश्चैव दुदुहुर्वसुधां नृपः॥८॥ पर्वता: कल्पियत्वा पृथक् वत्सं जगृहुस्ते पृथक् वसुम् ॥ दुग्धा सा वसुधां(धा?) देवी खिन्नरूपाभवत् प्रभो ॥ ९ ॥ कचित्सा पर्वतगणैःराक्राता मुनिसत्तमाः॥ ना(न?)गानां बहुभारेण पीडिता वरवर्णिनी ॥ १० ॥ कचिद्राजिषिभिः पुण्ये [.] पृथग्वंशोद्भवैरिप ॥ विशक्तिरवनीभागं कान्ता सा कलिकारिभिः॥ ११ ॥ कचिद्धि पर्वतगणैश्चारूढा तुःङ्गतां गताः॥ कचित्समा(मा ?)भवद्देवी था(स्था ?)लीव शिल्पिनिर्मिता ॥ १२ ॥ कचिनिम्नाभवत्पुण्या पुण्यर्षिगणसेविता ॥ हृतस्वा लीकवशंगा खिन्ना खिन्नेव कामिनी॥ १३॥

आत्मभावं परित्यज्य चलमाना इतस्ततः॥ मज्जयामि जले पुण्ये चिन्त्यमाना मुहर्मुहः ॥ १४ ॥ गौर्भुत्वाश्रुमुखी देवी पद्मजस्यान्तिकं ययौ ॥ प्रणम्य सा यथान्यायं स्रष्टारं लोकवन्दितम् ॥ १५ ॥ उवाच मधरया वाचा ब्रह्माणं मा वसुंधरा॥ देवदेव जगद्धातस्त्वामहं शरणं गता ॥ १६॥ त्वमेव स्रष्टा लोकानां त्वमेव परमा गतिः॥ धाता चैव विधाता च त्वमेवासि पितामह॥ १७॥ त्वया स्न(स?) ष्टारिम लोकेश प्रजानां हितकाम्यया ।। त्वयैव स्थापिता चास्मि त्वयैव निश्चला कृताः(ता ?) ॥ १८ ॥ अधुना राजशाद्दु लै: खेदिता चास्मि वै प्रभो ॥ देवैश्च दैतेयै ग(र्ग?)न्धर्वोरगराक्षसैः ॥ १९॥ हतसंकल्पा कृतास्मि परमेश्वर॥ गिरोणामपि भारेण दु:सहेनैव चैकतः ॥ २०॥ नतास्मि देवदेवेश रक्षस्व त्वं जगत्पतेः॥ विलेखितास्मि वैण्येन तध्बी(न्वी ?)भूतास्मि चैकतः ॥ २१ ॥ यद्विहीना क्षणमपि भवद्भिः परमेश्वरः (र?) ॥ न शक्नोमि क्षणं स्थातुं रक्ष रक्ष प्रजापते ॥ २२ ॥

#### व्यास उवाच ॥

इत्याकण्यं ततो ब्रह्मा घरायाः समुदोरितम् ॥
नोवाच वदतां श्रेष्ठस्तथा विज्ञापितोपि सः ॥ २३ ॥
ततोत्थित्वा स्वयं ब्रह्मा ब्रह्माषगणसंवृतः ॥
जगाम घरया सार्थं यत्र तौ संस्थितौ शिवौ ॥ २४ ॥
एकासनगतौ ते(तौ ?) तु दृष्ट्वा देवौ शिवाच्युतौ ॥
ननाम स तदा ब्रह्मा चतुर्मुकुटकोटिभिः ॥ २५ ॥
तुष्टाव स विभुं शान्तं प्रभविष्णुं महेश्वरम् ॥ २६ ॥

### ब्रह्मोवाच

नमो नमस्ते परमेश्वराय देवाय देवेन्द्रनिषेवितायः(य?) ॥ अज्ञातमार्गाय महाभुजाय नमो नमस्ते धरणीधराय ॥ २७ ॥ शिवादिभियोंगिभिरप्यगम्यो यद्गीयसे योगिभियो(यों?)गगम्य: ॥
तस्मे नमस्ते पुरुषोत्तमाय शिवान्वितायामितविक्रमाय ॥ २८ ॥
सोहं घरा चापि मया सह प्रभो तवान्तिकं पुण्यतमं सुशोभना ॥
आज्ञापयैना(नां?) कमलापते प्रभो विभिष लोकानिष पुण्यदान्विभो ॥२९॥

#### व्यास उवाच ॥

इति धातुर्गिरं श्रुत्वा धरा वाष्पोन्मुखी शुभा ॥ तुष्टाव तं मधुरया गिरा चामृतपूर्वयाः(या?) ॥ ३०॥

#### धरोवाच ॥

नमस्ते देवदेवेश शङ्खाचकगदाधरः(र?)॥ पद्मपाणे नमस्तेषु(स्तु ?) पद्मनाभ नमोस्तु ते ॥ ३१ ॥ अनादिमध्यनिधन सष्टिस्थित्यन्तकारिणे ॥ योगीशाय नमस्तेषु(स्तृ?) शेषावासाय ते नमः॥ ३२॥ प्रलयाब्धिनिवासाय मुकण्डुतनयेन संस्तुतायादिदेवाय महामत्स्याय ते नमः॥ ३३॥ दोर्घपृष्ठ कठोराय धराभारसहाय अनन्ताद्भृतपादाय नमो नमः॥३४॥ कमठाय अत्यद्भुतस्वरूपाय च॥३५॥ करालवदनाय नखैदीरितदैत्याय नृसिहाय नमो तुङ्गे(ण्डे ?)नोधृतगोत्राय विषाणविभवाय च ॥ ३६ ॥ धरोद्धरणदेहाय नमो वराहाय यज्ञान्तद्विजरूपिणे ॥ ३७ ॥ बलेरद्भतवीर्घ्यस्य अत्यद्भुताकृतिकृते वामनाय नमो च ॥ ३८॥ दुसक्षत्रविनाशाय द्विजरूपधराय नमस्ते क्षत्रनाशिने।। जामदग्न्याय रामाय पौलस्त्याऽन्वितवीर्थ्यस्य श्री(श्रि?)योन्मत्तस्य चानघ ॥ ३९ ॥ रघूणां पतये बहुकन्दरनाशाय यमुना कर्षिता येन येन नागाह्वयस्तथा॥ तस्मै नमोस्तु रामाय वसुदेवसुताय च ॥ ४० ॥ येन चैकेन दैत्यदानवमानवाः॥ निजिता तस्मै नमोस्त् देवाय वसुदेवसुताय ₹

पित्रीकृतलोकाय दिशताय वधाय च॥

निर्दिष्टबुद्धमार्गाय बौद्धरूपाय ते नमः॥ ४२॥

आत्मरूपं समास्थाय भूत्वा चाशि(सि ?)धरः स्वयम्॥

म्लेख(च्छ?)हन्त्रे नमस्तुभ्यं किलकरूपधराय च॥ ४३॥

त्वामेव लोकां(काः?) किल सृष्टिकाले धातारमेकं पुरुषं वदन्ति॥

स्थितौ हि पुण्या ऋषयः समस्ता वदन्ति सर्वे भुवि विष्णुरूपम्॥ ४४॥

त्वमेव चान्ते प्रलयावसाने हरेरितो लोकपथेषु गीयसे॥

स्थि(त्रि?)भि[ः]स्वरूपैस्त्रिभिरेव जातो मां पाहि देवेश नमामि तुभ्यम्॥ ४५॥

#### व्यास उवाच ॥

इति तस्यैरिता(तां?) वाणीं यथा धातुर्वचः शुभम् ॥ स्तवपूर्वा तु संश्रुत्य प्रत्युवाच जगत्पति[:] ॥ ४६ ॥

## विष्णस्वाच ॥

किमधं खिद्यसे देवि केन त्विमह संस्थिता॥ वरं वरय भद्रं ते यत्ते मनिस वर्तते॥ ४७॥ मिय त्रातिर लोकानां भयं भीरु न विद्यते॥ भवानिप वद ब्रह्मत् प्राप्नो(सो?)सि येन हेतुना॥ ४८॥ स्थित्वास्मिन्नाशने शुभ्ने कथयस्व समाहितः॥ सहानया च धरया त्वछक्त्या ब्रह्मपदं महत्॥ ४९॥ तत्सर्वं कथयस्वासु(शु?)करिष्यामि हितं तव॥

### ब्रह्मोवाच ॥

भगवन् देवदेवेश शङ्ख्यकगदाधर॥
त्विय त्रातिर देवेश नास्ति ब्रह्मपदे भयम्॥५०॥
तथापि कथियष्यामि पृछ(च्छ?)ते त्विय वै विभो॥
सृष्टास्त्वे(त्वे?)षा मया विष्णो सृष्टघोदिष्टेन कमंणा॥
अवनी वनशोभाड्या खेदिता राजिभः प्रभो॥५१॥
प्रछ(पृच्छ?)स्वेनां महाभाग कल्याणीं शुभभाषिणीम्॥
यदर्थमागता पुण्या पृछ्य(च्छ्य?)तां वै स्वयं प्रभो॥५२॥
तत्सवं कु(क्रि?)यतामाशु तद्वृते चारभाषिणी॥

## तृतीयोऽध्यायः

#### व्यास उवाच ॥

द्दित विज्ञापितो देवो ब्रह्मणा ब्रह्मवादिना ॥ ५३ ॥ पुनरेव महाभागां धरां गौरूपधारिणीम् ॥ प्रस्युवाच तदा देवो गिरा सूनृतया तदा॥ ५४॥

## विष्णुरुवाच ॥

कथयस्व महाभागे येन त्वं कुपिता ह्यसि ॥ वरं वरय शुश्रोणि ईप्सितं ते ददाम्यहम्॥ ५५ ॥ त्वयाहं तोषितश्चास्मि गीर्भि[:] पुण्यार्थंकारिभिः ॥ तस्माद् दास्यामि ते भद्रे वरमेकं न संशयः ॥ ५६ ॥ मिय प्रसन्नतां जाते नास्ति नास्ति भयं शुभैः(भै?) ॥

#### धरोवाच ॥

धन्यास्म्यनुगृहीतास्मि यत्त्वया भाषितास्म्यहम् ॥ ५७ ॥ विभोऽत्रिगोत्रसंपन्नो पृथुर्नामा बभूव ह ॥ तेनाहं खनिता चास्मि द्रग्धास्मि भुवनेश्वर॥ ५८॥ हतालं(न्तः?) करणा चास्मि तथान्यैर्देवतागणैः ॥ उच्चावचापि भूतास्मि हीनाहं घातुभिस्तथा।। ५९।। पर्वतगणैस्तथान्यैर्वस् धाधिपैः ॥ कान्तास्मि न हि जानन्ति ते मूढा(ढास् ?)त्वां वै शिवयुतं विभो ॥ ६०॥ स्रष्टारं लोकस्रष्टारं न जानन्ति नराधमाः॥ नास्ति पूण्यानि वै विष्णो भवद्भिन्नानि वै तथा ॥ ६१ ॥ धर्मं विना न तिष्ठामि क्षणार्द्धमपि केशव।। यदि तुष्टोसि देवेश यदि त्वं वरदो ह्यसि॥ वरमेकं प्रयच्छामि(?) यदि दास्यं(स्य?)सि वै प्रभो ॥ ६२ ॥ ब्रह्मविष्णुमहेशाद्यैहींनास्मि त्रिदशेश्वर ॥ न शोभयामि देवेश पतिहीना यथा श(स?)ती ॥ ६३ ॥ क्षणाद्धंमिप वै तेषां भारं चातीवदुःसहम्॥ न ः ।(ः ः मः देवेश मज्जयामि शुभे जले ॥ ६४॥ किंतु मां स्वपदैः पुष्पैस्तथा पादोद्भवैज्ज(र्ज?)लैः॥ पुनीहि देवदेवेश लोकांश्नैवेह मद्गतान्॥ ६५॥

किन्तु मां शिवदेहेन भवान्या चान्वितेन वै ॥ स्त(त?)था ब्रह्मपदैः पुण्यैः पुनीहि परमेश्वरः(र?) ॥ ६६ ॥ इदमेव वरं पुण्यं याचयामि जगत्पते ॥ वरेणानेन मां पुण्यां धारयस्व न संशयः ॥ ६७ ॥

#### व्यास उवाच ॥

इति विज्ञाय(पि?)तो देवो घरिण्याः (रण्या ?)स शिवान्वितः ॥ विचार्य सुचिरं कालं ब्रह्मणा सशिवान्वितः ॥ ६८ ॥ भेघगम्भीरया वाचा विकसन्वदनाम्बुजः ॥ उवाच वदतां श्रष्टो(श्रेष्ठो?) निर्गुणो गुणिनां गतिः ॥ ६९ ॥

٠.

## विष्णुख्वाच ॥

धारितासि मया भद्रे शेषांशेन शुभेन हि॥ ७०॥ तथा कमठरूपेण धृतासि स्वेन पृष्ठिना।। ततो घृतासि तुण्डेन विस्य (धृत्य?) शूकरं वपुः ॥ ७१ ॥ कालेन त्वां करिष्यामि निग(ज?)पादांकितां शुभैः(भे?) ॥ यदा यदा भयं भंगू(?)प्राप्स्यसि त्वं भुवस्थले ॥ ७२ ॥ तदावतीर्यामि भारनिग्रहणाय ते ॥ व्वेतद्वीपे हि मे वास(सो?) योगी(गि?)नां हृदि वा शुभे ॥ ७३॥ योगिनामप्यगम्योस्मि काले काले न संशय:॥ कालेन महता देवी(वि?) ब्रह्मणः परमेष्ठिनः ॥ ७४ ॥ कपालपतनं पुण्यं भविष्यति न संशयः॥ तत्राञ्जलिप्रदानेन शुद्धि यान्ति पितृद्वहा[:]।। ७५ ॥ अथान्यदिप वक्ष्यमि गुह्याद् गुह्यतरं हि ते ॥ येन वै त्वद्गता मर्त्या यान्ति ब्रह्मपदं महत् ॥ ७६॥ तेन त्व निश्चला देवि भविष्यसि न संज्ञय:॥ दिव्यवर्षसहस्रान्ते कृतादौ वरवर्णिनी(नि?) ॥ ७७ ॥ आगमिष्यति देवेशो यं शिवेति वदंति हि॥ तपस्तप्तुं महाभागो वियोगाद् दक्षजोद्भवात् ॥ ७८ ॥ तत्र ते चारुवृक्षाढ्ये कक्षे क्षेत्रमनोहरे॥ स टब्हुणगिरौ पुण्ये दारुकाननशोभिते ॥ ७९ ॥

त्तपिष्यति तदा देवस्तपः परमदुस्स(इच)रम् ॥ तत्रैव तस्य देवस्य मुनीनां शापकारणात् ॥ ८० ॥ लिङ्गस्य पतनं पूण्यं भविष्यति न संशयः॥ तमाद्यं पुरुषं देवि शिवं शान्तं हि शङ्करम्।। ८१ ॥ यथा मां वेटिस वै देवो(वि?) जानीहि तं तथैव हि ॥ लिङ्गस्य: पतनाहेवी(वि?) निश्चला त्वं भविष्यसि ॥ ८२ ॥ दृष्टाश्चौराः शठाश्चैव मानिनो दाम्भिकाश्च ये ॥ त्रहाहिसारता ये वै तथा स्त्रीणां वधे रताः ॥ ८३ ॥ स्मरणाच्छिवलिङ्गस्य शुद्धि यान्ति ततो जनाः॥ परं महाभागे भविष्यति पदे पदे॥ ८४॥ शिवलिङ्गाङ्किता पुण्या पूजिता मानवैस्तथा ॥ वैवरव(स्व?)तकूले जातः नाम्ना राजा भगीरथः ॥ ८५ ॥ भविष्यति महातेजा[:] सूर्यान्वयविवर्द्धनः॥ मदर्चनपरो भूत्वा ज्ञात्वा मामेव निश्चलम् ॥ ८६ ॥ अवतार्य पदोद्धतां गङ्जां मत्पादसेविनीम्॥ प्रवाहसाहस्रेदेवराजनिषेविताम् ॥ ८७ ॥ युक्तां करिष्यति महत्युज्यां राजा त्वां तदनन्तरम्॥ इवेतद्वीपनिभा पुण्या भविष्यति ततः परं॥ ८८॥ ततोहं वामनं रूपमास्थायाद्भतकारणम् ॥ बलेरद्भतवीर्यस्य मानभङ्गाय भामिनी(नि?)॥ ८९॥ निजपादाङ्कितां त्वां वै करिष्यामि न संशयः॥ ततो भृतलवासिन्यो राजानश्चेतरे जना[:] ॥ ९० ॥ ज्ञात्वा मामेव लोकेशं करिष्यति(न्ति?) महत्तपः ॥ बहपूण्येन भारहीना भविष्यसि ॥ ९१ ॥ अथान्यदिप वक्षा(क्या?)मि गृह्या[द्]गृह्यतरं हि ते ॥ येन त्वं निश्चला पृण्या गमिष्यसि गृहं शुभे ॥ ९२ ॥ ये त्वया गिरयः प्रोक्ता[ः] तानहं कथयामि ते ॥ न ते भारकरा देवि तव भारहरा हि ते॥ ९३॥ हिमालयेति यो स्थातः हिमसीकरसेवितः॥ सोहमस्मि महाभागे नारदादिभिसंस्तुतः॥ ९४॥

कैलाशस्तु शिवो ज्ञेयः पुण्यैः शिवगणैर्युतः ॥
गणेशादिभिः शिवगणैः स्त्यमानः पुनः पुनः ॥ ९५ ॥
विन्ध्यं ब्रह्माण्डसंभूत(तं?) ब्रह्माण्गिणसेवितस् ॥
ब्रह्मविष्णुमहेशानामंशजान् स्मर भामिनी ॥ ९६ ॥
देवान्दैत्यान्पशाचांश्च गन्धर्वोरगमानवान् ॥
पतः क्रृकृमिजन्त्वादीन् वृक्षादी(दीं?)श्चापि भामिनी(नि?) ॥ ९७ ॥
मदंशसंभवान्सर्वान्जानीहि वसुधे शुभैः(भै?) ॥
गच्छ त्वं भवनं भोरू(रु?) पोषयस्व प्रजागणान् ॥ ९८ ॥
सहायं तव वै शुभ्रे करिष्यामि न संशयः ॥

#### व्यास उवाच ॥

श्रुत्वा तस्य विभोर्वाक्यं घरा सा स्वस्थमानसा ॥ ९९ ॥ पुनरेव विभूं पुण्यं पप्रछ(च्छ?) चारुभाषिणी ॥

#### धरोवाच ॥

कथं हि ध्रियते विष्णो भविद्भः स्थावरं वपुः ॥ १०० ॥ सुखानि कानि तत्रैव कथ्यतां यदि रोचते ॥

## विष्णुख्वा[च]॥

श्रृणु भद्रे महापुण्यं वचो मे समुदाहृतम् ॥ १०१ ॥ स्थावरत्वे सुखा ये वै जङ्गमे तेन विद्यते ॥ शीतावितापभीतीनां भीतिस्तत्र न विद्यते ॥ १०२ ॥ न तु संभाषणं तत्र केनापि वर्स्वाणिनि ॥ न तु मित्रकलत्राणां भोगादीनां तथापि हि ॥ १०३ ॥ सुखदुःखादिकानां च नास्ति तत्र भयं महत् ॥ तस्माद्धि मानुषे पूज्यं रूपं स्थावरसंज्ञकम् ॥ १०४ ॥ स्थावरत्वात्सिह्ष्णुत्वात्पूजयन्ति शिवादयः ॥ लोकानां ज्ञापनार्थाय स्थावरत्वं विसम्पर्यं (भर्म्यं ?)हम् ॥ १०५ ॥ तस्माद्भद्रे महापुण्यं स्थावरत्वं विशिष्यते ॥ कथितं हि महाभागे स्थावरत्वस्य लक्षणम् ॥ १०६ ॥ गच्छ भद्रे महाभागे पुण्यं स्वभवनं प्रति ॥

#### व्यास उवाच ॥

देवदेवेशस्तत्रैवान्तरधीयतः(त?) ॥ १०७ ॥ शिवः शिवगणैः सार्द्धं जगाम शिवमन्दिरम्॥ आज्ञापयित्वा तां पुण्यां ब्रह्माब्रह्मार्षिसेवितः॥ १०८॥ ब्रह्मभवनं सिद्धिषगणसेवितम् ॥ जगाम धरा सा हृष्टमनसा पूर्णकामा यशिश्वनी।। १०९।। परिक्रम्याभिवाद्याथ ब्रह्माणं सा जगाम ह।। दुःसहमप्य(पि?)भारं सा लध्वीभृतं(त?) ममन्यत ॥ ११० ॥ यरचैनां श्रावयेत्पुण्यां पृथोर्वेण्यस्य वानघ॥ धरायाश्चरितं पुण्यं तथा ब्रह्मोरितां स्तुतिम् ॥ १११ ॥ विष्णोरमितवीयँस्य चरित्रं पापनाशनम् ॥ यः श्रृणोति महाराज पुत्रपौत्रसमन्वितः ॥ ११२ ॥ विष्णुभवनं पूनरावत्तिदल्लभम्॥ दिव्याप्सरोभिः संकीर्णं मोदते दैववद्द्विजाः॥ ११३॥

॥ इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे धराक्ष्वाक्षनं नाम तृतीयः॥ ३॥

### 8

### ऋषय ऊचुः॥

कथितं भवता ब्रह्मन् घरायाश्चरितं महत् ॥
विष्णोरमितवीर्य्यस्य पृथोर्वेण्यस्य वै तथा॥१॥
अधुना श्रोतुमिच्छामि चरितं शूलपाणिनः॥
शापस्य कारणं ब्रूहि ऋषीणामृषिसत्तमः॥२॥
तस्य ध्यानं सचरितं तथा शोकस्य कारणम्॥
यथा लिङ्गस्य पतने कारणं सद्वदस्व वै॥३॥

### व्यास उवाच ॥

कथयामि महाभागा एतत्प्रश्नोत्तरं शुभम् ॥ कथ्यतां श्रुण्यतां चापि सर्वपापप्रणाशनम् ॥ ४॥ दक्षप्रजापते कन्या कालीं वै नामनामतः॥ उद्घाहकाले सविभुर्जग्राह तत्करं शुभम्॥५॥ ततः कालेन महता काली कलुषनाशिनी ॥ श्रुत्वा यज्ञं समारबधं स्विपतुर्भवनं ययौ ॥ ६ ॥ अनादरापि पित्रा सा अध्यादिकरणैः प्रभोः ॥ दृष्ट्वा समूहं स्त्रीणां तद्भिगिनीनां यशस्विनी ॥ ७॥ सभूषितानां हि वस्त्रालंकारभृषणैः॥ पित्रा चानादता देवी गहिता स्त्रीजनैरपि॥८॥ प्रविवेश चितां राजन्यितुर्गेहे मनस्विनी।। ज्ञात्वा दग्धां हि तां कालीं सविभू भूतभावनः ॥ ९॥ जगाम दक्षस्य गृहं ज्वलन्निव हुताशनः॥ भित्वा तन्मखपात्राणि स्तम्भानुत्पाट्य स प्रभुः ॥ १० ॥ ददाह ऋत्विजान् सर्वान् विह्ना नेत्रजेन हि ॥ ब्राह्मणस्येकं सिकरीटं सकुंडलम् ॥ ११ ॥ हत्वा स देवदेवेशो ब्रह्मणा संस्तृतः प्रभुः॥ राजर्षे ब्रह्मवाक्यप्रचोदितः॥ १२ ॥ ररक्ष दक्षं तपसे कृतसंकल्पः कपालकरभषणः॥ जगाम देवदेवेशो वसुधां वसुधाधिपः ॥ १३ ॥ तत्याज स गिरेः शृङ्गं कैलासस्य द्विजोत्तमाः ॥ पुण्यं शिवगृहं रुद्रकन्याविराजितम् ॥ १४ ॥ नन्दिस्कन्दि रिटिभिः सेवितं गणनायकैः॥ प्राप्य विन्ध्यं सुपुण्यं वै वर्षमात्रं नरेश्वरः ॥ १५ ॥ नन्दिना मह(हा)देवश्वकार विपूलं तपः।। ततो हिमादि पुरुहूतसेवितं त्यन्त्वा हि विन्ध्यस्य भुवं पवित्रम् ॥ ज्ञात्वा सुपुण्यैहिमशीकरैरिप संपूरितं तं स ययौ महेशा(शः?) ॥ १६॥ प्राप्य चाधिक्य(त्य?)कां भूमिमृणिषपुण्याश्रमैवृताम् ॥ टब्हुणाण्य(ख्य?)गिरे राजन् सरयुजलसेविताम्।। ततो जगाम गहनं वृक्षैबंहुविषे(धै?)रपि ॥ १८॥ कणा यत्र निषेवन्तेप्यहर्निशंस्।। चकार वासं देवेशस्तत्रैव दारुकानने ॥ पक्षिगणैर्मृगयूर्थैन्निषेविते ॥ १९ ॥ नानाविधैः

नन्दनोद्भववृक्षा ये देवदारुभि[:] संस्थिते ॥ तथान्यैर्वक्षराजेश्च मगराजेश्च शोभिते ॥ २० ॥ ततस्तु वासुदेवस्य तथ्यं कर्तुं वचो हरः॥ चकार स्वाश्रमं पूण्यं देवदारुनिषेवितम् ॥ २१॥ वन्यानां पादपानां च छायाभिः परिवेष्टितम् ॥ आस्तीर्यासनमत्युग्रं मगराज्यगासुरुम् ॥ २२ ॥ विवेश भगवान् रुद्रो ध्यायन्योगं सनातनम् ॥ ततो भवान्या स वियोगसंभवं प्रातः समुत्याय कपालपाणिः ॥ २३ ॥ स्मृत्वा स्वदु:खं जनदु:खहंता भिक्षाटनं चास्वने चकारः(र?) ॥ स[त]त्राब्दसहस्रसंख्यैः संपूजितः पर्वतनायिकाभिः॥ २४॥ चकार कान्तं रमणीयरूपं तदास्पदं योगिभिरप्यगम्यम्॥ वशिष्टाद्या महात्मानस्तत्रैवाश्रमवासिनः ॥ २५ ॥ आश्रमं चक्रत्: सर्वे सह शिष्या महर्षयः ॥ प्रत्यायान्ति स्त्रियस्तेषां नीत्वा नीत्वा शमु(मि ?)त्कुशान् ॥ २६ ॥ एकदा ऋषिपत्न्यो वै विशिष्टवल्लभां विना ॥ जग्मुस्तं विपिनं पृण्यं यत्रास्ते जगदीश्वरः॥ २७॥ दृष्टः कदाचिहेवेशस्ताभी गजर्षिसत्तमः(म?)॥ अनन्यचित्तास्तं देवं ददृशुस्तानसंशयः ॥ २८॥ भस्मोद्धलितसर्वाङ्गं नागमालाविराजितम्।। शोभितं मृगराजस्य चर्मणा बिन्दुशोभिना ॥ २९ ॥ ध्यायन्तमात्मनात्मानं योगिध्येयाह्नि(?) पंकजम् ॥ श्वसन्तं सकलां पथ्वीं स्वेन स्वासेन वै द्विजाः ॥ ३०॥ ध्यानवृत्तिपरायणः ॥ कोयमत्यद्भताकारो सिबन्त्य ऋषिपत्न्यो वै मुमुहुःस्ताः शुचार्द्दिता[:]॥ ३१ ॥ नेन्धनं जगृहे काचिन्न काचिद् वै शमित्कुशान् ॥ तमेव विश्वभत्तरिं ध्यायन्ती नान्दितात्ययः(?) ॥ ३२ ॥ अभवद्राजशार्द्ल निशासमनुपद्यतः ॥ ततस्ते ऋषयः सर्वे तासां मार्गं प्रदर्शिरे॥ ३३॥ निशेयं समनुत्राप्ता न दृश्यन्ते तपोगना(णाः) ॥ समाप्यते विधि साध्यं विश्वष्ठस्य शमित्कुशैः॥ ३४॥ ş

ततस्ते चिन्तयामासुर्मुनयस्तत्त्वर्दाशनः ॥ अहो कालो व्यतीतो वै नागतास्त्वध्वरिप्रया[ः] ॥ ३५ ॥ अद्याग्निहोत्रं सर्वेषां नष्टमेतन्न संशयः ॥ किन्तु(न्नु ?) व्याघ्रेण जग्धा वै मार्गं भ्रंशोऽश्रवा किमु ॥ ३६ ॥ किन्तु(न्नु?) पौलस्त्यतनयैहूं तास्ता यज्ञवल्लभा[ः] ॥ विचार्यं सुचिरं कालं ऋषयस्ते तपोधना[ः] ॥ ३७ ॥ तत ऊचुस्ते ऋषय(यो ?)वचनं सत्यवादिन[ः] ॥ तासां मार्गं महाभागाः प्रातरेव न संशयः ॥ ३८ ॥ जहयाग्निनामिष्यमस्तासामन्वेषणं(?) प्रति ॥

#### व्यास उवाच ॥

तत्र ते ऋषयः सर्वे स्थित्वा कृत्वाह्निकित्याम् ॥ ३९॥ जग्मुमिंगं ततः [:]स्त्रीणां वनादुपवनं प्रति ॥ मागमन्वेषमाणा वै गतास्ते दारुकाननम् ॥ ४०॥ तत्र दृष्टं शिवं शान्तं ध्यायमानं परात्परम् ॥ तत्रोपविष्ठास्ताः सर्वाः त. त. द्ववज्ञानमोहिताः ॥ ४१॥ अहोरात्रं गतं सर्वं न जानन्त्यश्चित्रताः ॥

### व्यास उवाच ॥

ततस्ते ऋषयः सर्वे शप्तुकामा यतव्रताः ॥ ४२ ॥ ददुः शापं महाभागा येन ते मोहिता[:] स्त्रियः ॥

### ऋषय ऊचुः॥

येन वै भवता योगिनस्माकं हि कुलस्त्रियः ॥ ४३ ॥ तस्माल्लिङ्गस्य पतनं तव भूमौ महेश्वरः(र ?) ॥ भवतु तेथ विवेव यावदाहृतसंप्लवम् ॥ ४४ ॥

### व्यास उवाच ॥

इत्युक्त्वा ऋषयः सर्वे शप्त्वा योगीश्वरं हरम् ॥ सहैव ऋषिपत्नीभिः गन्तुं यावत्समृत्सुका[ः] ॥ ४५ ॥ ताबद्ददर्श देवेश ऋषीस्तान् शापकारकान् ॥ विनापराधजं शापं श्रुत्वा देवो जगत्पतिः ॥ ४६ ॥ उवाच तान्नृषीन् सर्वान् तदा ब्रह्माषसत्तमा[ः] ॥

### महेश उवाच ॥

यस्माद्भवद्भिधंर्मज्ञाः सप्तोस्मि सुकृतेन हि॥४७॥
तस्माद्भवन्तो धर्मज्ञाः शापं ह्योतत्प्रयच्छता॥
अज्ञातकारण(णं?)यन्मां ध्यानेनामितकारणम्॥४८॥
तस्माद्यु(यू)यं महाभागा श्रूयतां मदुवाहृतम्॥
मद्दर्शनो हि लोकानां वैरेणैव हि वै द्विजाः॥४९॥
मुक्तेरेव हि लोकानां सर्वेषां पुत्रमित्रद्वहामिष॥
मत्तो मुक्तिं समालभ्य सह पत्नीभिः वै द्विजाः॥५०॥
भोगहोनोत्तरस्योहि भवध्वं दिवि तारकाः॥
विश्वा मन्वन्तरं प्राप्य वैवश्व(स्व?)तमनोः शुभम्॥५१॥

#### व्यास उवाच ॥

ऋषीणां हि महच्छापं मत्वा देवो महेश्वरः॥
तत्रैव लिङ्गपतनं चकार मुनिसत्तमाः॥ ५२॥
आक्रम्य सप्तपातालं तथा भूमण्डलं शुभम्॥
शुशुवे(भै?) देवदेवेशो देवराजोपमद्वि(द्यु?)तिः॥ ५३॥
तदा देवाः सगन्धर्वाः सिद्धविद्याधरोरगाः॥
दर्शनाः(?) यज्ञपत्नीनां यागीशेति च तुष्टुवुः॥ ५४॥
ऋषीणां मुक्तिदानाच्च तथान्येषां महीपते॥
मुक्तिमण्डलमध्यस्थो मुक्तीशेति च विश्वतः॥ ५५॥
वैवश्व(स्व?)तं मनुं प्राप्य ते सर्वे ऋषयोपि हि॥
महेशामु(न्मु?) क्तिमालभ्य सम्भूता दिवि तारका[ः]॥ ५६॥
सप्तर्षयो महाराज दृश्यतेद्यापि चोत्तरे॥

त्वयोक्तं देवदेवस्य यथा लिङ्गं भुवस्थले ॥ ५७ ॥ पिततं चापि विप्रषें सर्वज्ञेन महात्मना ॥ मूर्तिभूतो हि विप्रषें एकस्मिन्नेव मण्डले ॥ ५८ ॥ स कथां देवदेवेशो बहुत्वमुपलब्धवान् ॥ तस्य लिगैमंहाभाग सादिता श्रूयते मही ॥ ५९ ॥ एतत्सर्वमशेषेण कथयस्व यथातथम् ॥

ऋषय ऊचुः॥

#### व्यास उवाच ॥

अस्ते(स्त्ये?)वं देवदेवस्य सर्वव्यापी न संशयः ॥ ६० ॥ नास्ति नास्तीह वै विप्रास्तेन होनं भुवस्तत(ल?) म् ॥ तथापि कथ्यमानं च कथ्यामि न संशयः ॥ ६१ ॥ शिवलिङ्गं महापूण्यं श्रुत्वा तत्पतितं भुवि ।। ब्रह्मा विष्णुश्च सोमस्य तथैव सविताकरः॥ ६२ ॥ इन्द्रादिभिर्देवगणैः सह जग्मज्जैनाधिपः(प?)।। गत्वा तत्र यथान्यायं नमश्चक्रमंहेश्वरम् ॥ ६३ ॥ तस्थस्तत्रैव ते सर्वे कौतूहलसमन्विताः॥ अहोयं रुद्रदेवस्य लिङ्गं ज्योतिःसमन्वितम्॥ ६४॥ दश्यतेद्यापि नो दृष्टं भाषमाणा दिवौकसः॥ तस्थुस्तत्रैव वै विप्रा निजांशेन समाहिताः ॥ ६५ ॥ दश्यन्तेद्यापि ऋषिभिः ब्रह्माद्या देवतागणाः ॥ एतस्मिन्नेव समये वसुधा वसुधाधिपः(प?) ॥ ६६ ॥ गोरूपधारिणी देवी तत्र विष्ण्वन्तिकमुपागताः ॥ ६७ ॥ तमुवाच वरिष्टा सा स्तृतिप्रणयवादिनी।। गौरुवाच ॥

नमो नमस्ते पुरुषोत्तमाय धराधराधारणकारणाय ॥ ६८ ॥ ब्रह्मादिभिर्देवगणैः समस्तैरगम्यरूपाय नमो नमस्ते ॥ साहं हि लिंगेन शिवस्य वै प्रभो पुण्येन पातालगतेन वै तथा ॥ ६९ ॥ धृतास्मि पूतास्मि महावला तथा चारुसुभाग्याशुभदा तथा प्रभो ॥ तथाप्येकं करिष्यामि यद्यनुग्राह्मसि वै प्रभो ॥ ७० ॥

आक्रम्य सप्तपातालं शिवेन परमात्मनाः(ना?) ॥
शिवदाहं कृता चास्मि धृतास्मि परमेश्वरः(र?) ॥ ७१ ॥
धर्तुं त्वं(त्वां) देवदेवेशं न समर्थास्मि वै प्रभो ॥
एतत्कौतूहलं तत्र पश्यतां यदि रोचते ॥ ७२ ॥
अहमप्यस्य लिङ्गस्य नान्तं जानामि वै प्रभो ॥

#### व्यास उवाच ॥

अथ ब्रह्मादयो देवा घराया वचनं शुभम्॥ ७३॥ कौतूहलं सर्वं ययुस्ते देवतागणाः॥ महेशेन विष्णुना प्रभविष्णुना ॥ ७४ ॥ उपदिष्टा तलातलं विष्णुगहं यत्रास्ते शेषसंज्ञकः॥ नत्वा शेषं महाभागा[:] ददृशुस्ते शिवं प्रभी ॥ ७५ ॥ पातालादप्यधो भागे गतं ज्योतिःसमन्वितम् ॥ नान्तं प्राप्याथ ते सर्वे देवा ब्रह्मार्षिभः सह ॥ ७६ ॥ प्रत्याजग्मुस्तेपि सर्वे यत्रास्ते स शिवोव्ययः ॥ तत्रोवाच तदा देवी ब्रह्माणं चारुभाषिणीम् ॥ ७७ ॥ वृष्टं त्वया शिवस्यान्तं ब्रह्मन् मां कथयस्व वै॥ तत्रोवाच स्वयं ब्रह्मा तां शुभां चारुभाषिणीम् ॥ ७८ ॥ कर्तुं त्वां निश्चला(लां?) भूमि धराधरसमन्विताम् ॥ दृष्टोस्माभिः शिवस्यान्तं मा खिद्यस्य वरानने ॥ ७९ ॥ ततोवाच विधातारं कृपिता वसुधा तदा।। सृष्टिसंहारकारिणा ॥ ८० ॥ यस्मात्त्वयातध्यगिरा तस्मात्वपूज्य(ज्यो?) लोकेश भव भूमण्डले शुभे ॥ ततस्तां स च देवेशः स्रष्टा देविषपूजितः॥८१॥ यतो मामाद्यपूरुषं शपिस त्वं वरानने॥ तस्मान्म्लेच्छगणैः सर्वैर्युगान्ते पूरिता भवः(व?) ॥ ८२ ॥

### व्यास उवाच ॥

तदा शप्त्वैव चान्योन्यं देवानामग्रतः स्थिता ॥
तानपृच्छन्द्वरा देवी शिवान्तं राजसत्तमः ॥ ८३ ॥
ततो देवाः सगन्धर्वा सिद्धविद्याधरान्विताः ॥
ऊचुः सर्वे गुरुयुता बसुधां वसुधारिणीम् ॥ ८४ ॥
यस्यान्तमाद्या हरिसंमितास्तु ते ब्रह्मादयोब्रह्ममुतादयस्तथा ॥
योगैः ससांख्यैः कपिलादयस्तथा शेषादयोयं न विदुर्वयं कृतः ॥ ८५ ॥

व्यास उवाच ॥

इति तेषां वचः सत्यं ज्ञात्वा क्षोणी हरि ययौ ॥ ततो विज्ञापयामास वासुदेवं सतां गतिस्॥ ८६॥ ाक्षित्र देवै: समस्तैहेंबेशः गत्वा वै शेषमन्दिरम्॥
न प्राप्तं हि शिवस्यान्तं दुःप्राप्यं योगिनामपि॥ ८७॥
ते सर्वेपि महाभागा[ः] प्रभृविष्णोरिहागताः॥
महेन्द्रेणान्विताः सर्वे देवदेवगणैयुँताः॥ ८८॥
तदत्रोपायकरणं चिन्त्यतां परमेश्वरः(र?)॥
नास्त्यन्योपायकरणे त्वां विना पुष्पोत्तमः॥ ८९॥
दुःसहं शिवजं तेजः कालेषु त्रिष्वपि प्रभो॥
पातालगेन लिङ्गेन तथा ज्योतिर्षुं(?) तेन च॥ ९०॥
सुदुःसहतरं विष्णोः ष्णो) जानामि नहि संशयः॥

#### व्यास उवाच ॥

ज्ञात्वा मतमवन्यास्तु हरियोंगीश्वरेश्वरः ॥ ९१ ॥ तिल्लङ्क्भागकरणे मतमास्थाय स प्रभुः ॥ तमेव देवं देवेशं ब्रह्मणा स समन्वितम् ॥ ९२ ॥ तुष्टाव प्रयतो भूत्वा विष्णुर्योगीश्वरेश्वरः ॥

## विष्णुख्वाच ॥

नमस्ते शितिकण्ठाय वृषवाह्यय ते नमः ॥ ९३॥ भवाय भवबीजाय शिवाय शिवदाय च ॥ हराय नागहाराय विषमाक्षाय ते नमः ॥ ९४॥ निनेत्रायादिदेवाय दक्षयज्ञविनाशिने ॥ भस्मोद्ध्लितसर्वाङ्गं मौलिमालाधराय च ॥ ९५॥ कामध्नायादिदेवाय प्रलयान्तकराय च ॥ नमो नमस्ते कालीश कालान्तक नमोस्तु ते ॥ ९६॥

### व्यास उवाच ॥

एवं स्तुतो भगवता हरिणा लोकधारिणा ।। उवाच स तदा देवो ध्यानोन्मीलितलोचनः ॥ ९७ ॥

## शिव उवाच ॥

तुषितोस्मि त्वया विष्णो हेतुना केन चात्मनः ॥ तत्वं कथय सुप्रीते मिय ध्यानपरायिणे ॥ ९८ ॥ वरं वरय भद्रं ते यत्ते मनसि वीप्सितम् ॥ ददामि नात्र संदेहो दूःप्राप्यममरैरपि ॥ ९९ ॥

## विष्णुखाच ॥

विज्ञापयित देवेश धरेयं समुपस्थिता ॥
तव लिङ्गस्य भारेण पीडिता त्वां न संशयः ॥ १०० ॥
दीप्ता हि तव लिङ्गेन सप्तपातालगामिना ॥
नराणां पर्वतानां च लघ्वीभूता महाभवत् ॥ १०१ ॥
तथापि तव लिङ्गस्य चैकत्र कीलितस्य च ॥
न सहामि महद्भारं बूते पुंजीभवं हि सा ॥ १०२ ॥
कुष्ट्प्येनां(?) महाभाग भावहीना न संशयः ॥
यथा हि तव लिङ्गं वै धरिष्यसि (ति?)वसुंधरा ॥ १०३ ॥
तत्तथा क्रियतामासु(शु) सुविचार्यं महेश्वरः(र?) ॥
एषा मे वीप्सिता वाञ्छा वर पूर्वा न संशयः ॥ १०४ ॥
पूरणीया त्वयेवैह न चान्येन महात्मना ॥

#### शिव उवाच ॥

मया पूर्वं प्रतिज्ञातं संकल्पो हि न चान्यथा ॥ १०५ ॥ तथापि मत्वा वचनं करिष्यामि न संशयः॥ अदेयमि दास्यामि भक्तेषु तत्सुरेषु च॥१०६॥ त्वया विज्ञापितः सोहं लिङ्गिनग्रहणं प्रति॥ ऋषीणां वचनं सत्यं मास्त्वसत्यं जनार्दन ॥ १०७ ॥ संहरिष्याम्यहं लिङ्गं तवैव पश्यतोव्ययम्॥ क्रियतां तज्जगन्नाथ छित्वा चक्रेण कोटिघा ॥ १०८ ॥ कृत्वा त्वं स्थापयस्वाग्रचं वसुधायां न संशयः ॥ तत्र ये रेणवः पृण्याः पतिष्यन्ति भुवस्तले॥ १०९॥ ते सर्वे लिङ्गतां यान्ति(न्तृ?) लिङ्गोद्भता न संशयः॥ यत्र यत्र गमिष्यामि नन्दिना स्कन्दिना सह।। ११०॥ ब्रह्मणा तथान्यैर्नायकगणैर्भवता सह ॥ तत्र तत्र हि लिङ्गानि भवन्ति धरणीतले॥ १११॥ तत्र तत्र निजांशेन भवता ब्रह्मणा स हि॥ स्थेयं मद्वचनाद् विष्णो तथान्यैर्द्वतागणैः॥ ११२॥ स्थास्यन्ति दानवास्तत्र तथा नागादयः शुभाः॥ मद्भक्तियुक्ताः सर्वे वै नामलिङ्गसमन्विला[ः]॥ ११३॥

उपासयन्ति मामेव सर्वे ते नात्र संशयः ॥ यत्राहं भवता सार्द्धं वसामि ब्रह्मणा युतः ॥ ११४ ॥ तत्र तत्र भविष्यामि पूजनोयो न संशयः ॥ जानन्ति तत्र मनुजा महादेवेति मां शुभाः ॥ ११५ ॥ तत्रैव पृष्यतीर्थाश्च भवन्ति त्वत्पदोद्भवा[ः] ॥

व्यास उवाच ॥

**रुद्र**स्य वचनं श्रुत्वा स हरिल्लोंकपावनः ॥ ११६ ॥ चक्रमद्यम्य तल्लिङ्गं रुद्रेण च समाहृतम्॥ चिच्छेद भगव(वा?)न्कृष्णः कोटिधा कोटिकोटिधा ॥ ११७ ॥ छित्वा तान् स्थापयामास नवखण्डेषु भूतले॥ यत्र यत्र स तान् लिङ्गान्स्थापयामास सः प्रभुः ॥ ११८ ॥ तत्र तत्र निजांशेन ब्रह्मणा चापि वै द्विजाः॥ पूजितं तं विभुञ्चक्रे तथान्यैहेंवतागणैः ॥ ११९ ॥ तदा लिङ्गमयी पृथ्वी नवखण्डेषु भारतः॥ त्यक्ता भूमण्डल पुण्यं पदात्पदतरं विभोः॥ २२०॥ स्थापयामास स प्रतिष्ठितानि लिङ्गानि जानन्ति भुवि मानवाः ॥ २२१ ॥ तथा देवगणाः सर्वे सिद्धदैत्यमहोरगाः॥ प्रतिष्ठितेस्त्(?) स्थानेषु तथा खण्डेस्त्(?) वै द्विजाः ॥ २२२ ॥ सत्येव शिवलिङ्कानि त्यक्तवा भूमि पदातपदम् ॥ यत्र यत्र गतः शम्भुर्नेन्दिना सह भारतः(त?) ॥ २२३ ॥ तत्र तत्र महेशस्य सन्ति लिङ्गान्यनेकशः॥ तान्सर्वन्दिवताः सर्वे दैत्यदानवमानवाः ॥ २२४ ॥ पुजयन्ति महाभागास्तथा सिद्धमहोरगाः॥ द्श्यन्तेद्यापि भूलोके खण्डे खण्डे न संशयः ॥ २२५ ॥ महादेवस्य लिङ्गानि धरणीमध्यगानि च॥

सूत उवाच ॥

हत्येतत्कथितं राजन् धरायाश्चरितं महत् ॥ २२६॥ तथा लिङ्गस्य पतनं विभागं तस्य चैव हि॥ व्यासेन वेदविदुषा यथा तत्समुदाहृतम्॥ २२७॥ कथितं हि महाभाग किमन्यच्छोतुमिच्छसि॥ १२७॥

।। इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे घरावर्णनं नाम चतुर्थोऽध्यायः ।। ४ ॥

## जन्मे(नमे ?)जय उवाच ॥

कथितं हि त्वया ब्रह्मन् धरायाश्वरितं महत् ॥ तस्या वदस्व खण्डानां नामधेयं तपोधनः(न ?) ॥ १ ॥

## सूत उवाच ॥

कथयामि महाराज व्यासेन समुदाहृतम् ॥ ऋषीणामग्रतः पुण्यं सत्यवत्या सुतेन यत्॥२॥

## ऋषय ऊचुः॥

कथितं हि महाभाग लिङ्गानां कारणं महत् ॥ यथा बहुत्वमापन्नस्तथा तत्समुदाहृतम् ॥३॥ त्वयेरितानि खण्डानि नवसंज्ञानि वै तथा॥ तेषां वदस्य नामं वै यथास्ते भगवान्हरः॥४॥

## व्यास उवाच ॥

श्रूयतामृषिशार्दूला वचो मे समुदाहृतम् ॥ मया पूर्वमनिन्द्या हि कथयामि न संशयः॥ ५॥

## वैशम्पायन उवाच ॥

पृथिव्याः प्रथमश्चैव हिमाद्रिः श्रूयते नृप ॥
यत्र सन्ति सुपुण्यानि महेशस्य शिरां स(सि?) वै ॥ ६ ॥
सेवितानि महाभाग पुष्पैरिव हिमैः शुभैः ॥
यानि दृष्ट्वा महाराज पतङ्गाद्याः शिवादयः ॥ ७ ॥
वजन्ति ब्रह्मभवनं पुनरावृत्तिदुर्लभस् ॥
यत्र पुण्या दक्षसुता अवतीर्णा महामते ॥ ८ ॥
हिमजेति च विख्याता तार्ित्रभैय शिर्मण्या ॥
तत्रैवोद्वाहिता देवी शिवेन मनुजोत्तमः ॥ ९ ॥
विवाहस्तु तयोस्तत्र समुद्गीतो द्विजातिभिः ॥
वदन्ति मुनयः सर्वे तस्य भागचतुष्ट्यस् ॥ १० ॥
तस्य वै प्रथमो भागः मानसाख्येति विश्वतः ॥
यं ससर्ज स्वयं ब्रह्मा शिवलिङ्गसमन्वितस् ॥ ११ ॥

तीर्थैबंहभिः संयुक्तं मानसाख्यं सरोवरम्॥ तमाद्यं मुनयः सर्वे वदन्ति नृपसत्तमः(म ?) ॥ १२ ॥ तं स्मृत्वा सर्वपापेभ्यो मुच्येत नात्र संशयः॥ स्मरणादृशँनाद् ध्यानाद् यस्य स्नानादयोपि हि ॥ १३ ॥ व्रजन्ति विष्णभवनं सेवितं नारदादिभिः॥ सैव वैं:(वै ?) प्रथमः खण्डः ख्यातोभृद् राजसत्तमः(म ?) ॥ १४ ॥ इन्द्रादिभिः देवगणैः पूज्यमानो धरान्वितः ॥ ततस्तस्योत्तरोभागो गीयते देवतागणैः ॥ १५ ॥ यत्र पृण्या महाभागा राजान ऋषयस्तथाः(था?)॥ मक्तार्थिनः शिवपुरं प्राप्तास्ते नात्र संशयः ॥ १६॥ तत्र वै प्रार्थितं राजन् देहस्य पतनं शुभम्॥ म्ताः शिवपुरं यान्ति भृत्वा लिङ्गमयं वपुः ॥ १७ ॥ ततः परं महाभाग खण्डं कैलाशसंज्ञकम्॥ नन्दिस्कन्दिकरीटिभिः पूजितं सूमनोहरम् ॥ १८॥ रुद्रकन्या समाकीणं देवराजनिषेवितम् ॥ तपस्विनो महाभागा प्रार्थयन्ति यतः(त?) व्रताः ॥ १९॥ यस्य कान्तासु पुण्यासु गुहासु नृपसत्तम ॥ तप्त्वा सुदूर्जयं लोके जयन्ति यमसंज्ञकम् ॥ २०॥ ततः परं महाराज ि ि ह ि गा॥ केदाराख्यं महत् खण्डं विद्यते लोकपूजितम् ॥ २१ ॥ यत्र वै स शिवो राजन नाम्ना केदारसंज्ञकः ॥ राजते देवदेवेशो भवान्या चापि सेवितः॥२२॥ यं दृष्ट्वा पाण्डवा सर्वे संबन्धिश्वसुरोद्भवात्।। गुरुभ्रातुवधोद्भतात्पाकतात् कूलसंभवात् ॥ २३ ॥ मुक्ताः स्वर्गं प्रयातास्ते स्त्रि(त्रि ?)दशैः सेवितं प्रभो ॥ पातालखण्डं हि ततः परं स्मृतं संसेवितं नागवरैः सुशोभनैः ॥ २४ ॥ शिवस्य लिङ्गैः परमाद्भतैरिप नागादिभिर्नागसुतारिसेवितैः ॥ ततः परं महाराज काशीखण्डं वदन्ति हि ॥ २५॥ विश्वेरस्य देवस्य लिङ्गेन च विराजितम् ॥ यत्र कीटपतङ्गाद्या मृताः शिवपुरं प्रति ॥ २६॥

## पञ्चमोऽध्यायः

प्रयान्ति राजशाद्र्द्ल शिवकन्यानिषेविताः॥ ततः परं हि वै विप्रा रेवाखण्डमितीरितम् ॥ २७ ॥ रेवाजलैबहविधै: सेवितं सुमनोहरम्।। यत्र वै प्रस्थराः सर्वे लिङ्गरूपधरा प्रभोः(भो?)॥ २८॥ पूज्यन्ते देवप्रवरैर्नार्मदीया इति प्रभो॥ नास्त्यन्यत्र महाबुद्धेर्नार्मदीयासि या समा॥ २९॥ लिङ्गरूपधरा देवा इन्द्रेणापि निषेविता॥ तत्रैव रघुनाथस्य तथा रामेश्वरस्य च ॥ ३०॥ शोणिताख्यपुरस्यापि माहात्म्यमनुवर्णितम् ॥ ततः परं महाभाग नाम्ना ब्रह्मोत्तरं शुभम् ॥ ३१ ॥ यत्र सन्ति कथा[:] पुण्या गोकर्णेशस्य वै प्रभो ॥ तथाहि शिवलिङ्गानामाख्यानं विधिवस्तरम् ॥ ३२ ॥ माहात्म्यं शिवभक्तानां यत्र संश्रूयते महत्॥ ततस्तु राजशाद्र्दूल नागरं खण्डमुच्यते ॥ ३३ ॥ यमुपास्य जनाः सर्वे प्रयाताः शिवमन्दिरम्॥ यत्र वै शिवपूजा या महारम्यमनुवर्णितम्॥ ३४॥ उज्जयिन्याश्च माहात्म्यं तत्रैव समुदाहृतम्।। यथा च शिवलिङ्गानामाल्यानं कथितं प्रभो॥ ३५॥ अन्तरिक्षगतानां च माहात्म्यं हि प्रकीतितम्॥ खण्डानां नामधेयं वै मयीतत्समुदाहृतम् ॥ ३६ ॥ विभागं शिवलिङ्गानां व्यासदेवेन कीर्तितम्॥ यः श्रृणोति महाराज श्रावयेद्वा समाहितः॥ दिव्यं विमानमारुह्य सेविताश्चाप्सरोगणै: ॥ ३७ ॥ त्रिसप्तकुलमुद्धृत्य शिवलोके वशेन्चिरम् ॥ ३७॥

॥ इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसलण्डे पञ्चमोऽध्यायः॥ ५ ॥

जन्मे(नमे ?)जय उवाच ॥
नामधेयं हि खण्डानां भवता परिकीर्त्तितम् ॥
अधुना श्रोतुमिच्छामि विवाहं शूलपाणिनः॥ १॥
कथं सा पावंती देवि(वी ?) हिमकन्यात्वतां गताः(ता?) ॥
विसृज्य पूर्वं देहं वै सर्वदेवांशसंभवा॥ २॥
कथं सा देवदेवेन प्रतिज्ञाता समाधिना॥
उद्घाहमभवं(वत् ?) तस्याः संयोगश्च कथं द्विज ॥ ३॥
एतत्सर्वमशेषं वै कथयस्व तपोधन ॥
दयत्समो नास्ति वै लोके सर्वं ते दिवि तं(विदितं ?) यतः ॥ ४ ॥

### सूत उवाच ॥

श्रृण्ष्व त्वं महाराज कथ्यमानं मयाधुना।। यद्क्तं व्यासदेवेन ऋषीणामग्रतः पुरा॥५॥ इदंमेव पुरा पृष्टः सत्यवत्याः सुतः सुधीः॥ धर्मार्थ(र्थं?) सङ्गतवतै ऋषिभिः पुण्यकारिभिः ॥ ६ ॥ स तानुवाच धर्मात् रम्या(?)बृहस्पितिरिव स्वयम्।। तदहं श्र्यमानो वै कथयामि नरेश्वरः(र ?)।। ७॥ भूमौ हिमाद्रिप्रवर(रो?) हिमसीकरसेवितः।। सं चिरं हि तपस्तेपे मैथुनेन समन्वितः॥८॥ ब्रह्माविष्णुमहेशाद्या तोषितास्तेन वै तदा।। ते तस्मै चाति सुप्रीता ददुः पुण्यतमं वरम् ॥ ९॥ ततो ववे स हिमवान् वरमेकं मनोहरम्॥ ब्रह्माविष्णुमहेशानां तेजःसम्भवसम्भवम् ॥ १० ॥ तथा देवमु(मनु ?)ष्याणां नागानामपि वै प्रभो ॥ अंशसम्भवदेहं वै मम पुत्रत्वतां प्रभो ॥ ११ ॥ ददध्वं परमप्रीतास्तव पूज्यो भवाम्यहम्।। प्राप्य पुत्रं च पुत्रीं च प्रापयिष्यन्ति तद्वपुः ॥ १२ ॥ इत्युक्त्वा देवदेवेशारन्तर्झीता हि वै प्रभो॥ ततः कालेन महता मेनकायां सुतोत्तमम् ॥ १३ ॥ प्राप्य कन्यां च सुश्रोणी कालं तं दद्शे तदा ।। ततः काले व्यतीते त देवी देवांशसम्भवस् ॥ १४॥ देहं हि मेनकागभें वेशयामास वै प्रभो॥ प्रसुष्वापाथ तं गर्भं कन्यारूपं गुणान्वितम् ॥ १५ ॥ मायाशतसमन्वितम् ॥ सर्वदेवांशसम्भृतं दृष्ट्वा कन्यां महाभागां मेने पूर्णमनोरथः॥१६॥ हिमाद्रिः स सुतैर्मित्रैः कलत्रेण तथा विभो॥ वर्द्धमाना पितुर्गेहे सा देवी वरवर्णिनी।। १७॥ चिकार पूजां देवस्य निराहारा यतवता ॥ उमेति मात्रा तपसा निषिद्धा वरवर्णिनी ॥ १८ ॥] चकार पूजां देवस्य निराहारा यतव्रता।। उमेति मात्रा तपसा निषिद्धा वरवणिनी॥ १९॥ उमाख्यामाप सा देवी लोकेषु नृपसत्तम।। ततो देवै: सगन्धर्वै: स्तुता सा वरवर्णिनी ॥ २०॥ बहुनाम्ना निकेतेष् बहु नामा बभूव ह।। गौरी दुर्गेति भद्रेति कालिकेति च विश्रुता॥ २१॥ विजयेति हरिद्रेति महादुर्गेति वै नृप॥ तस्मिन्नवसरे राजन् संग्रामे तारकामये॥ २२॥ निजिता देवताः सर्वे दितिजैर्दनुजैरिप॥ ततो देवा [:] सगन्धर्वा ब्रह्माणं शरणं ययुः॥ २३॥ निज्जिता दानवगणैः कुण्ठितास्त्रा विशेषतः ॥ तुष्ट्रवुस्त(स्ते ?) विधातारं सृष्टिसंहारकारणम् ॥ २४ ॥ बृहस्पति पुरस्कृत्य शक्राद्या देवतागणाः॥

देवा ऊचुः॥

नमस्ते देवदेवाय ब्रह्मणेनन्तशक्तये ॥ २५ ॥ सृष्टिस्थितिविनाशानां हेतुभूताय ते नमः ॥

सूत उवाच ॥ देवानां(ना ?)मीरितं श्रुत्वा ब्रह्मालोकपितामह(हः ?) ॥ २६ ॥ उवाच रलक्षण(क्ष्ण?)या वाचा स्वयमेव पितामहः ॥

### ब्रह्मोवाच ॥

किमर्थं देवताः सर्वे बृहस्पितपुरोगमाः ॥ २७ ॥ न्यस्तशस्त्रारि(इ?)हायाता ब्रुतिक करवाम्यहम् ॥

देवा ऊचुः ॥

ब्रह्म(ह्मन्?)दैत्यकुले जातो नाम्ना वै तारकासुरः ॥ २८ ॥ तेन वै निज्जिता देवाः संग्रामे तारकामये ॥

उपायं चिन्त्यतां ब्रह्मं(ह्मन्?) तारकस्य वधं प्रति ॥ २९ ॥

त्वमुपायोसि लोकानां मया योसि (?)त्वमेव हि ॥ ब्रह्मोवाच ॥

उपायं कथयिष्यामि क्र(कि)यतामासु मा चिरम्।। ३०।।

मयैतस्मिन्वरो दत्तो मा वध्यता भवेदिति ॥ मया वा विष्णुता(ना ?) वापि मृत्युस्तेन भविष्यति ॥ ३१ ॥

तस्मादवध्यो दैत्येंद्रो न मया विष्णुना तथा ॥ गम्यतां यत्र देवेशो ध्यानमास्थाय पौरुषम् ॥ ३२ ॥

आस्ते देवगणैः सार्द्धन्निप भृङ्गिरिटादिभिः॥ हनिष्यसि महाभाग दैत्येयं तत्सुतः(त ?) स्तथा॥ ३३॥

कियतामासु देवेन्द्र ध्यानभङ्गं हरस्य वै॥ तत् सुतो गिरिजायां वै भूत्वा तं दानवाधमम्॥ ३४॥

हनिष्यति न संदेहो गम्यतामासु(शु?) मा चिरम् ॥ सूत उवाच ॥

इति धातुवचः श्रुत्वा वृहस्पतिपुरोगमाः॥ ३५॥

देवा हरस्य शरणं ते जग्मुर्नृपसत्तम॥ ततः काम(मं?)पुरस्कृत्य देवाः सिद्धगणैः सह॥ ३६॥

तुष्टुवुस्तं मृडानीशं महाकालोपमं प्रभुम् ॥ देवा ऊचुः ॥

नमो विशालाय महाप्रभाय हराय गर्भाय शिवाय तुभ्यम् ॥ ३७ ॥ नमोस्तु देवाय रविप्रभाय रविस्तुता या भवकालहुन्त्रे ॥ कालाय काले(ना?)पि संस्तुताय मृत्युङ्गयायाखिलयोगमूर्त्ते ॥ ३८ ॥ देवाय वेदान्तपथाय शम्भो पाहि त्वमस्मान् वरदोसि देव ॥

## सूत उवाच ॥

देवानां वचनं श्रुत्वा दृष्टिभिस्तान् ददर्श ह ॥ ३९॥ ददाह कामं राजर्षे दृष्टिपातान्महेरवरः॥ दग्ध्वा कामं सकामोभूहेवेशो देवतैस्तुतः॥ ४०॥ भस्मोद्ध्िलतसर्वाङ्गनागमालाविराजितः ॥ ततोवाच स देवेशः सकलान् देवतागणान्॥ ४१॥ प्राप्ता यूयं महाभागा यहन्यिकृतेगाः॥ केनात्महेतुना सर्वे कथ्यतां मा विलव्यताम्॥ ४२॥

### सूत उवाच ॥

रुद्रस्य वचनं श्रुत्वा देवाः सेन्द्रादयो हि ते ॥ कथयामासुस्तत्सर्वं तारकासुरचेष्टितम् ॥ ४३ ॥

## देवा ऊचुः॥

नमस्ते देवदेवेशस्तारकेन जिता वयम् ॥ तस्य नाशाय देवेश चिन्त्यतां देववल्लभः(भ?) ॥ ४४ ॥ गृहाण कालीं कालीश संभूतां हिमपर्वते ॥ ४५ ॥ त्वत्पादिनरतां देवीं(वी ?)मवतीर्णा हिमाचले ॥ ४५ ॥ समुत्पाद्य सुर्तं तस्यां नाशस्तस्य विधीयताम् ॥

## सूत उवाच ॥

तथेत्युक्त्वा स देवेशो मदनाविष्टमानसः ॥ ४६ ॥ चकार गौरि(री ?)ग्रहणे मित मितमतां वरः ॥ ध्यापयामास धातारं गौरीमिलनकारकम् ॥ ४७ ॥ स्मृत्वा स्मृत्वा स देवेशो गौरी(रीं?)गौरमुखीं तदा ॥ यावध्यातः स्वयं ब्रह्मा तावत्तस्याग्रतः स्थितः ॥ ४८ ॥ उवाच कि करिष्यामि कथयस्व महेश्वरम्(र ?) ॥ ततोवाच विधातारं स्मयन्निव हरः स्वयम् ॥ ४९ ॥ हिमाद्रिभवनं ब्रह्मन् गम्यतां यदि रोचते ॥ मदर्थे गिरिजां देवीं यावयस्व समाहितः ॥ ५० ॥

## सूत उवाच ॥

ततः शिवस्य वचनाद् ब्रह्मा लोकपितामहः॥ हिमालयं महाराज जगाम हिमसेवितम्॥५१॥ ततो हिमाद्रि ब्र(ब्रं)ह्माण दृष्ट्वा चोत्थाय सत्वरम्॥ पूजयामास देवेशं तुष्टा च(व?) प्रयताञ्जलिः॥५२॥

### हिमालय उवाच ॥

नमामि पादयुगलं ब्रह्मांषगणसेवितम् ॥ अथघ्नं लोकपालानां शिवदं शिवसेवितम् ॥ ५३ ॥ अद्य मे सफलं जन्म जीवितं च सुजीवितम् ॥ ५४ ॥ कृतार्थोस्म्यद्य देवेश पूतोस्मि तव दर्शनात् ॥ ५४ ॥ धन्योस्म्यनुगृहीतोस्मि विधेस्त्वत्पादसेवनात् ॥ भमाज्ञापय वै ब्रह्मन् भृत्यं त्वत्पादसेवकम् ॥ ५५ ॥ किं करोमि वद ब्रह्मननुग्राह्योस्मि ते यदि ॥

## ब्रह्मोवाच ॥

श्रृणु त्वं गिरिराजेश वचनं मदुदाहृतम् ॥ ५६ ॥ त्वत्समो नास्ति गिरयो विध्याद्यापि न संशयः ॥ गुजराज्यों कुरू स्थिति होते छोके गिरीणां नात्र संशयः ॥ ५७ ॥

तस्माद्विज्ञापियष्यामि वचनं यदि मन्यसे ॥ प्रयक्ष(च्छ ?) गिरिजां देवीं अवतीर्णा गृहे तव ॥ ५८ ॥ महाभागां दक्षसुतां महेशाय महामते ॥ नान्यं हि वरमेतस्या योग्यमस्ति गिरीश्वर ॥ ५९ ॥ तस्यापि सदृशी भार्या नान्यास्ति भुवनत्रये ॥ तस्मात्प्रयच्छ गिरिजां महेशाय महामते ॥ ६० ॥ ततस्त्वं श्रेयमाप्नोति ददस्व वचनां(नान्?)मम ॥ सर्वदेवेषु यो देव(वो ?) महादेव इतीरितः ॥ ६१ ॥ मानयत्वं महाभाग ददस्व गिरिकन्यकाम् ॥

## सूत उवाच ॥

हिमाद्रिर्बह्मवचन श्रुत्वा धैर्यसमिन्वतः ॥ ६२ ॥ उवाच वचनं राजन् बृहस्पतिरिव स्वयम् ॥

## हिमाद्रिख्वाच ॥

धन्योस्मि देवदेवेश यत्त्वया भाषितोस्म्यहस् ॥ ६३ ॥

दास्यामि गिरिजां ब्रह्मन् महादेवाय शूलिने ॥ कियतां भूषणं सर्वं शाला चैव विरच्यताम् ॥ ६४ ॥

## सूत उवाच ॥

हिमाद्रेवंचनं श्रुत्वा महादेवस्य संनिधौ॥ प्रत्याजगाम राजर्षे ब्रह्मा ब्रह्माषिसेवितः॥६५॥

कथयामास वै ब्रह्मा हिमाद्रेवंचनं शुभम्॥ उपविश्यासने शुद्धे देविषिगणसेविते॥ ६६॥

जगाद वाणीं धर्मात्मा दत्ता कन्येति वै प्रभो ॥ विवाहं रोचते मह्यं तव तस्यापि शङ्कर॥६०॥

ततो देवाः सगन्धर्वा[ः] सुखिनोपि भवन्ति हि॥ सत उवाच॥

धातु[ः] समीरितं श्रुत्वा शङ्करो लोकशङ्करः॥ ६८॥ ऊचे वाणी(णीं?) स मध्रां शुद्धदन्ताग्रमध्यगाम्॥

शिव उवाच ॥

आहूय विश्वकर्माणं शिल्पज्ञं काश्तायकम् ॥ ६९ ॥ रच्यन्तां यज्ञपात्राणि शुभानि भूषणानि च ॥ विनायकस्य पूजार्थं विधिश्चापि विरच्यताम् ॥ ७० ॥

अमञ्जल्यविघातार्थं पूजयामि गणेश्वरम्॥ अनभ्यर्च्यं गणेशानं मया काली विवाहिता॥७१॥

कालेन कालवशगा जाता साप्यजरामरा॥ अस्मिन् हेतौ मयान्यू(मया पू?)वं कामदेवो विनाशितः॥ ७२॥

तस्माद्वेनायकी शान्तिः कर्तव्यास्माभि वै(वैं ?) तथा ॥ तस्माद्विनायकः पूर्वं कार्यों वे विस्वकर्मणा ॥ ३३ ॥

सूत उवाच ॥

4

विविरितं समाकण्यं ब्रह्मा लोकपितामह[:] ॥ पुनर्विज्ञापयामास शिवलोकः (शिवं कोक?) शिवप्रवस् ॥ ४४ ॥

## ब्रह्मोवाच ॥

एतद्विरोचते मह्यं तथोक्तं भवता विभो ॥ नाशोयं कामदेवस्य मा भूयाच्छकर प्रभो ॥ ७५ ॥

प्रनष्टे कामदेवे तु भविष्यन्त्यप्रजा जनाः॥ तस्मात् कामसमुत्पत्ति[म्] कुरुष्व परमेश्वर॥ ७६॥

ततो वैनायकी शान्तिमृषिभिः सह ऋत्विजैः ॥ मया सह महाभाग क्रियतामाशु मा चिरम् ॥ ७७ ॥

## सूत उवाच ॥

तथेत्युक्तो भगवता शिवेन करुणात्मना ॥ हृदि स्थापितकामेन ब्रह्मा लोकपितामहः॥ ७८॥

आहूय विश्वकर्माणं शिल्पज्ञं शिल्पनायकम् ॥ प्रतिमां कारयामास गणेशस्य महामते ॥ ७९ ॥

अप्राप्तजननस्यास्य गण(णा?)नां नायकस्य च ॥ ततः स कारयामास भूषणानि श्भानि च ॥ ८० ॥

तथैव यज्ञपात्राणि स्तम्भानि विविधानि च ॥ ततो निवेदयद्धाता महेशाय महात्मने ॥ ८१ ॥

गणेशप्रतिमां दिव्यां स्तम्भानि भूषणानि च ॥ दृष्ट्वा स देवदेवेशस्सामग्रीं समुपस्थिताम् ॥ ८२ ॥

विलिप्य स चिताभस्म धृत्वा एणाजिनं शुभम् ॥ नागानां वलयं कृत्वा धृत्वा शूलं तदा प्रभो ॥ ८३ ॥

नृ(?) करोति शतैर्युक्तां ग्रथितां प्राणतन्तुभिः॥ धृत्वा मालां स देवेश आरुह्य वृषभं स्वकम् ॥ ८४॥

नन्दिभृङ्गिकिरीटिभिः परिवारैविराजितः ॥ हिमालयं महाराज ययौ ब्रह्मसहायवान् ॥ ८५ ॥

गत्वा गिरिन्द्रभवनान्नाति दूरे महामते॥ विवेश ब्रह्मणा साद्धं गोमत्या दक्षिणे गिरे[:]॥ ८६॥ आजुहाव ऋषीन् सर्वा(न) विशिष्टाद्याननन्तरम् ॥ शिवाहूतास्तु हु(ऋ?)षयस्ते जग्मुः शिवसन्निधौ ॥ ८७ ॥

ततस्तैऋ षिभिः सार्द्धं ब्रह्माद्यैर्वेदवल्लभैः ॥ स्थापयामास प्रतिमां गणेशस्य तपोधनाः ॥ ८८ ॥

धात्रा प्रतिष्ठितां पुण्यां निर्मितां विश्वकर्मणाम्(णा?) ॥ स्थापितां तां महाराज पुजयामास शङ्करः॥ ८९॥

पञ्चामृतैः ज(तैर्ज?)लैः पुण्यैः कुसुमैः सुमनोहरैः ॥ मोदकैर्वृतयुक्तैश्च तथा दूर्वाङ्करैरिप ॥ ९० ॥

ततस्तं प्रार्थयामास ऋषिभिन्नंह्मणा सह ॥

महेश उवाच ॥

नमो नमस्ते गणनायकाय देवैः समस्तैरिप संस्तृताय ॥ ९१ ॥

प्रधानरूपाय वरप्रदाय तस्मै नमस्ते गिरिजासुताय ॥ कुरुष्व देव्या मम चैव सङ्गमे निर्विघ्नमेकं वरदोसि नायक ॥ ९२ ॥

देवीं च शुभ्रूं मम सेवकां ततः कुरुव ब्रह्मादिभिः संस्तुतः प्रभो॥ ९३॥

सूत उवाच ॥ एवं स्तुत्वा भवानोशो गणेशं नृपसत्तम ॥ चक्रे वैनायकीं शान्ति ऋत्विजैर्वेदवादिभिः॥ ९४ ॥

वेदवेदान्तपथगैर्धात्रा नैवोपदेशितैः ॥ समाप्य शान्ति राजर्षे हुत्वा चान्ति प्रयत्ततः ॥ ९५ ॥

गणाध्यक्षायेति नत्वा स्तुत्वा चैव पुनः पुनः ॥ जगाम गोमतीतीरे गारुडोसङ्गरोभिते ॥ ९६ ॥

ततः प्रभृति राजेन्द्र गणनाथान्वितं गिरिम् ॥ स्तुवन्ति मुनयः सर्वे गणाध्यक्षेति तं शुभम् ॥ ९७ ॥

प्राप्य तद् गोमतीतीरं शिवो ब्रह्माणमब्रवीत् ॥ गम्यतां पर्वतगिरं हिमसीकरशोभितम् ॥ ९८॥

कथ्यता(तां?)मामिह प्राप्तं बध्वा कौतुकमञ्जलम् ॥ ततः शिवस्य वचनाद् ब्रह्मा ब्रह्मिषसेवितः॥ ९९॥ पुनर्जगाम भवनं पर्वतस्य महात्मनः॥ तमासनं ददौ प्रीतो हिमाद्रिः स स्तान्वितः ॥ १०० ॥ पप्रच्छ च तदा राजन् ब्रह्माणममितौजसम्।। ब्रुयतां भगवन् शोघ्नं महेशचरितं शुभम् ॥ १०१ ॥ ततोवाच जगद्धाता हिमाद्रि राजसत्तमः (म?) ॥ ब्रह्मोवाच ॥ पर्वतश्रेष्ठ वचनम्मे उदाहृतम् ॥ १०२ ॥ श्रृणुष्व चोद्वाहिकं सर्वं समग्रमतिशोभनम्॥ कृत्वा गोमतीतीरे बध्वा कौतुकमङ्गलम् ॥ १०३ ॥ प्राप्य चाधिप(त्य?)कां तेच शोभिता(तां?) गारुडीजलैः॥ देवदेवेशस्त्रिशलकरभूषणः ॥ १०४॥ स्थित: स तमाद्यं पार्वतीनाथं पार्वती(तीं?) पर्वतीत्तमः ॥ प्रयच्छद् गृहसम्प्राप्तं अर्घ्यादिभिः समन्वितः ॥ १०५ ॥ अलङ्काराणि सर्वाणि त्वष्ट्रविरचितानि च ॥ इमानि पर्वतश्रेष्ठ गृहाण परिधापय ।। १०६ ॥ अलङ्काराणि सर्वाणि वामान्सि(सांसि?) विविधानि च ॥ गहीत्वा राजशाद् ल कन्यका भवनं प्रति ॥ १०७ ॥ जगाम पर्वतः श्रेष्ठो मैनाकेन समन्वितः॥ गत्वा तां कन्यकां देवीं उवाच वदतां वरः ॥ १०८ ॥

पर्वंत उवाच ॥

श्रृणु भद्रे महाभागे वार्वास्ये वार्ध्वणिनि ॥
भूषणानि गृहाण त्वं त्वं भूषय स्वकं तनुम् ॥ १०९ ॥
वश्चाणि चापि योग्यानि तन्तुक्षौभमयानि च ॥
परिधापय वै शुभ्रू हराय त्वां ददाम्यहम् ॥ ११० ॥
स योज्ञ(ग्य?)स्ते पतिर्नान्यो भवितुमहँसि शोभने ॥
सूत उवाच ॥
इति श्रुत्वा पितुर्वाक्यं सा देवी हृष्टमानसा ॥ १११ ॥

### षष्टोऽध्यायः

भूषयामास स्वं देहं मेने योग्यं पति हि तम् ॥ ततो हिमाद्रिस्तां देवीं सर्वालङ्कारसंयुताम् ॥ ११२ ॥ दातुं हि देवदेवाय मैनाकेन समन्वितः॥ अर्घ्यादिकरणैयु कां नीत्वा कन्यां महामते॥ ११३॥ प्रत्युज्जगाम गिरिशं गिरिराजो महामते ॥ अर्घमाचमनीयं वै दत्वा तस्मै नृपोत्तम ॥ ११४ ॥ स तं निवेशयामास औषधीनां शुभासने॥ सह राजर्षे वेदवेदान्तपारगैः॥ ११५॥ ऋषिभिः वेदमन्त्रैश्च तं राजन्[औषधीनां शुभासने ॥ सह राजर्षे वेदवेदान्तपारगैः॥ ११६॥] ऋषिभिः तं(तां?) तत्र वेशयामास राजन् पर्वतनायकः॥ ततस्तां चारुवदनां कन्यां रत्नसमन्विताम् ॥ ११७ ॥ हराय राजशाद्दूं ल समुत्सुज्य ददौ गिरिः॥ ततस्तु पाणिग्रहणं चकार गिरिजाधिपः॥ ११८॥ देव्या हिमाद्रिणा दत्तं रत्नकङ्कुणशोभितम् ॥ ततः स रोपयामास ब्रह्मा लोकपितामहः॥ ११९॥ औद्वाहिकमहत्स्तम्भा[न्] शुभान् मङ्गलकारकान् ॥ ततः स कारयामास वरवध्वोः सुमङ्गलस् ॥ १२०॥ ऋत्विजैः ऋषिभिः सार्द्धं विधिदृष्टेन कर्मणा ॥ दिवि दुन्दुभयो नेदुर्निपेतुः] पुष्पवृष्ट्यः॥ १२१ ॥ सर्वमञ्जलपाणयः ॥ जयशब्दपुरस्कृत्य देवास्तयोविवाहं वै ददृशुः स्वस्थमानसा[ः] ॥ १२२ ॥ मृदङ्गानकपाणयः ॥ जगुर्गन्धर्वपतयो ननृतुश्चाप्सरोगणा[ः] ॥ १२३ ॥ तष्टुवुर्देवगन्धर्वा ततो हिमाद्रिःस्तं देवं प्रार्थयामास भूपते ॥ हिमालय उवाचे ॥ त्राहि मां देवदेवेश पुनीहि परमेश्वर॥१२४॥ कर्मणोपाजितं पापं नाशयस्व न संशयः।। महादेव उवाच ॥

यथा हि पूज्यते लोकैस्तथा पूज्यो भवानिह !! १२५ !!

भविष्यसि महाभाग मत्त्रसादान्न संशयः ॥ स्वति तेस्तु महाभाग गम्यतां भवनं प्रति ॥ १२६॥

पूज्यो भव सदा लोकैर्मंत्र्रसादान्न संशयः॥ सूत जवाच॥

नत्वा तं पार्वतीनाथं परिक्रम्याभिवाद्य च ॥ १२७॥

जगाम स्वगृहं पुण्यं हिमाद्रिः स सुतान्वितः ॥ ब्रह्मब्रह्मार्षिभिः सार्द्धं विशिष्टाद्यैनंरेश्वर ॥ १२८ ॥

जगाम ब्रह्मभवनं नत्वा देवेश्वरं हरम् ॥ शिवोपि राजशार्द्वं भवान्या स समन्वितः ॥ १२९॥

निजनामाङ्कितं लिङ्गं देव्या निन्दसमन्वितम् ॥ संस्थाप्य राजशाद्वंल ययौ केदारमण्डलम् ॥ १३० ॥

निन्दिस्कन्दिकिरोटिि्भर्देव्या चापि समन्वितः॥ तथान्यैः परिवारैश्च सर्वदा स विराजितः॥१३१॥

ततः प्रभृति राजेन्द्र गत्वा केदारमण्डलम् ॥ रेमे गिरिजया सार्द्धं दैवतैरिप पूजितः॥१३२॥

ततस्तु गारुडीमध्ये गोमत्यास्तु तथैव च ॥ ऋषोणां वेदपठनाद् औषधीनां समासनात्॥ १३३॥

वैद्यनाथेति तं देवं तुष्टुवुर्देवतागणाः।। इदं पिवत्रं परमं रहस्यं देव्या महेशस्य विवाहकीर्त्तनम् ॥ १३४॥ कुर्वन्ति ये भारत देवपूज्या भवन्ति सम्प्राप्य गृहं शिवस्य ॥

॥ इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे गौरीमहेशविवाहवर्णनं नाम षष्ठोऽच्यायः ॥ ६ ॥

## जन्मे(नमे?)जय उवाच ॥

कथितं हि त्वया ब्रह्मन् विवाहचरितं शुभम्॥ हिमाद्रिचरितं पुण्यं श्रोतुमिच्छामि तत्त्वतः॥१॥

## सूत उवाच॥

धन्योसि राजशार्वूल यत्त्वं पृच्छिस शोभनम् ॥ हिमाद्रिचरितं पुण्यं दुःकृतानां विनाशनम् ॥ २ ॥ कथयामि महाराज कृष्णहैपायनेरितम् ॥ पुण्यदं पुण्यकीर्त्तीनां धर्मकामार्थदं शुभम् ॥ ३ ॥ ऋषयो हि महाभागाः कृष्णहेपायनं गुरुम् ॥ संपूज्य राजशार्ब्ल पप्रच्छः शुभलक्षणः(णाः?) ॥ ४ ॥

## ऋषय ऊचुः॥

कथितं भवता ब्रह्मन् पुण्याख्यानं सुविस्तरम् ॥
गौरीविवाहचरितं धरायाश्चरितं महत् ॥
यत्त्वया प्रथमः ख्यातो हिमाद्रिद्धिजसत्तमः(म?)॥
खण्डैः सुपुण्यैः संयुक्तो गणगन्धर्वसेवितः॥
यत्र जाता जगद्धात्री चण्डिका चण्डिकमा ॥
भवस्य वल्लभा साध्वी पूजिता दैवनैरिप ॥
यत्र वै देवदेवस्य वासः समनुवणितः ॥
देवतैर्गणगन्धर्वेः सेवितस्यार्थेदस्य च॥८०
हिमाचलस्य व्याख्यानं श्रोतुमिच्छामहे गुरो ॥

## व्यास उवाच ॥

श्रृणुध्वं हि महाभागा हिमाद्रिचरितं शुभम् ॥ १ ॥ धर्मार्थंकाममोक्षाणां हेतुभूतं विवान्वितम् ॥ देवतागणगन्धर्वाः सिद्धविद्याधरोरगाः ॥ १० ऋषयो हि महाभागाः सेवते यं गिरीव्वरम् ॥ गुहासु चातिपुण्यासु पूजितं विविक्वरे ॥ ११ तमहं कथयिष्यामि शिवास्पदसमन्वितम्॥ हिमसीकरसंसिक्तं यं दृष्ट्वा पापकोटयः॥ १२॥ दरादेव विलीयन्ते हिमानी(नि?)व दिनोदये॥ हिमान्वितं हि यन्नाम श्रुत्वा ब्रह्मवधादिप ॥ १३॥ मुच्यन्ते ऋषिशार्द्लाः कोन्यस्तस्माद् गिरीश्वरात् ॥ अथाहं कथयिष्यामि कथ्यमानां कथामिमाम् ॥ १४॥ पठतां श्रुण्वतां चैव सर्वपापप्रणाशिनी(नीम्?) ॥ दत्तेन कथिता ब्रह्मन् काशिराजाय धीमते ॥ १५॥ हिमाद्रिगणसंयक्तो(क्तां?) शिवाख्यानसमन्विताम् ॥ दैवतैरपि संगीतां मानवानां शभार्थदाम् ॥ १६॥ दत्तात्र(त्रे?)येति विख्यातो त्यक्तवा सह्याचलं द्विजा[:]॥ ज्ञात्वा हिमालयं पृण्यं जगाम हिमसेवितम् ॥ १७॥ सरोवरजलैः पृण्यं शीतलानिलसेवितम् ॥ भूज्जीदिवृक्षसंकीण स्वर्णाकरविराजितम् ॥ १८ ॥ मृगसुङ्गालसिहैश्च वसामेदाशिभिर्वृतम् ॥ पक्षिसंघैर्विराजितम् ॥ १९ ॥ शादद लशब्दाभिरतं रजताकरसंपूर्णंगैरिकादिविराजितम् किरातैश्चापि सम्पूर्णं वनौषधिसमन्वितम् ॥ २०॥ गत्वा तम्षिशाद्वं ला ददशं गिरिसत्तमः(मम्?)॥ हिमैबँहुविधैः कीर्णं गृहाभिश्च विराजितम् ॥ २१ ॥ दुष्ट्रा तमागतं दत्तं प्रत्युत्थाय गिरीश्वरः॥ धन्योस्म्यनुगहीतोस्मि कृतार्थोस्मितपोधनः(न?) ॥ २२ ॥ पुजयामास विधिवत् विधिद्ष्टेन कर्मणा।। अर्घमाचमनीयं वै निवेष(द्य?) नृपसत्तमः(म?) ॥ २३ ॥ पप्रच्छ(च्छा?)नामयं तस्मै योगीशाय महात्मने ॥ शुभ्रे तमुवाच गिरीश्वरः। २४॥ उपविश्यासने धन्योस्म्यनुगृहीतोस्मि कृतार्थोऽस्मि तपोधनः(न?) ॥ त्वत्पादयुगले नाथ पतितं मे गृहं ऋषे॥ २५॥ भुज्यतामृषिसत्तम ॥ मयोपाहतमन्नं वै कथ्यतां सुप्रिया वार्त्ता येन प्राप्ता(प्तो?)सि मामिह ॥ २६।

#### सप्तमोऽष्ट्याय:

#### व्यास उवाच ॥

भुक्त्वा तदन्नं सुप्रीतो वचनं तमुवाच ह ॥ प्रीतियुक्तं सुसम्पन्नं देवतानां सुपूजितम् ॥ २७ ॥

#### दत्त उवाच ॥

त्वत्समा नास्ति गिरयो विद्या(न्ध्या?)द्याः शुभलक्षणाः ॥ नदीभिर्बेहुभिर्युक्ताः पूजिता दैवतैरिष ॥ २८ ॥ यस्मिन् त्विय महाभाग शिवावास(सं?)शिवार्थदम् ॥ २९ ॥

वर्तते पर्वतश्रेष्ठ कोस्ति त्वत्तोधिको भवि॥ तव कुक्षे(क्षौ?) गिरिश्रेष्ठ लिंगस्य पतनं शभम् ॥ ३० ॥ गिरिजाया विवाहं च श्रुत्वा त्विमहमागतः॥ द्रष्टं त्वद्विभवं सर्वं तथा तीर्थानि तेथुना ॥ ३१ ॥ तथाकराणि सर्वाणि शिवलिङ्गानि वैतथा॥ ज्ञात्वा त्वां देवसद्शं देवरूपधरं गिरिस् ॥ ३२ ॥ नमन्ति गिरयः सर्वे विनध्याद्या(द्यास्?)त्वान्न संशयः ॥ अहमप्यमितप्रज्ञ देवरूपधरं गिरिस् ॥ ३३ ॥ स्वधोपयं(?) हिमयुतं नमामि त्वां हिमालयम् ॥ दशँयस्व स्वतीर्थानि शिवलिङ्गयुतानि च ॥ ३४ ॥ हिमशीकरपूतानि स्वशरीराणि वै गिरे॥ दशॅयस्य स्वभवने गृहाः कान्ताः सुशोभनाः ॥ ३५ ॥ शिवलिङ्गयताः सर्वाः तथा किन्नरशोभिता[:] ॥ तथाकराणि सर्वाणि स्वणंरीप्यान्वितानि च॥३६॥ गैरिकादिभिय(र्य?)कानि दशैयस्य गिरीश्वरः(र?)॥

#### व्यास उवाच ॥

ततो दत्तस्य वचनाहिमाद्रिस्फुल्ल्लोचन[:]॥३७॥
स तं प्रदर्शयामास मानसाख्यं सरोवरम्॥
ब्रह्मणा निर्मितं साक्षात्तीर्थेंबंहुभि[:]सम्वृतस्॥३८॥
ऋषीणामाश्रमेर्युंक्तं गुहाभिबंद्ध(हु?)भिर्युंतम्॥
तन्मध्ये देवदेवस्य लिङ्गं स्वर्णमर्थं शुमम्॥४०॥
राजहंसस्वरूपेण दशंयन्तं शुभं वपुः॥
तं दृष्ट्वा देवदेवशं परिचक्राम मानसस्॥४१॥
६

ज्ञापयामास तीर्थेषु पूतेषु च सरित्सु च॥ ततस्तं दशैयामास गृहास् शंकरं प्रभुम्॥ ४२॥ रिरं(रमं?)तं गिरिजया सार्द्धं पुजितं गणनायकैः ॥ ब्रह्माविष्णवादिभिर्देवैरिच(चि?)तं देवनायकैः ॥ ४३ ॥ चाप्सरोगणैः ॥ गाङ्येजलसंयक्तं सेवितं ततस्तं दर्शयामास हिमाद्रि[:]फुल्ललोचनः ॥ ४४ ॥ विष्णपादोद्धवां शक्लां कैलासभवनाच्यताम् ॥ पतन्ती(न्तीं?) मानसक्षेत्रे गंगासागरतारिणीम् ॥ ४५ ॥ विष्णुपादाङ्कितां भूमि दर्शयामास तं ततः॥ ब्रह्मादिभिविष्णुगणैः सेवितां पुण्यकाननाम् ॥ ४६॥ शुद्धां ब्रह्मणः परमेष्टिनः॥ कपालेनाङ्कितां सप्तर्षिसेवितां तत्र प्रजापतिविनिर्मिताम् ॥ ४७ ॥ परिक्रम्य मानसं राजन् सर्वभृतसूखावहम् ॥ गिरिराजेन रहानी र्यमिन्दनग ॥ ४८॥ दर्शितं हिमाद्रिदर्शितं राजन् ततः कैलाशपर्वतम् ॥ जगाम दत्तो भगवान शिविककरसेवितम् ॥ ४९॥ देवेशं गन्धर्वगणसेवितम् ॥ ददर्श तत्र देवराजमिव श्रिया ॥ ५० ॥ रुद्रकन्यासमाकीणं निजतेजोभिहु तमग्निमिवेधसाम् ॥ दीर्यंतं सेवितं पार्षदगणैः ँसिद्धविद्याधरोरगैः ॥ ५१ ॥ पूजितं गिरिजया सार्ढं ब्रह्माविष्णवादिभिः सुरैः ॥ पूजयामास गिरिशं दत्तात्रेयो महातपाः ॥ ५२ ॥ स्तवैगीतान्वितरिप ॥ योगैविधानैबंहिभिः तृष्टाव तं शिवं राज(न्)गीभि(र्)दत्तो महातपाः ॥ ५३ ॥ संवाद्य वीणामुरजं मृदङ्गं वाप्यनेकशः॥

#### दत्त उवाच ॥

नमस्ते व्युप्तकेशाय शितिकण्ठाय ते नमः ॥ ५४॥ पशूनां पतये तुभ्यं करालास्याय ते नमः ॥ महाभैरवरूपाय भैरवान्तकराय च ॥ ५५॥ निन्दस्तुताय देवाय महादेवाय ते नमः॥ कर्णादेने नमस्तुभ्यं चोग्ररूपधराय च॥ ५६॥

## कालान्तकाय देवाय नमो विष्णुस्तुताय व ॥

#### व्यास उवाच ॥

दत्तेरिता(तां?) स्तुति श्रुत्वा प्रहसन् पश्चिभर्मुखैः ॥ ५७ ॥ वरं वरय वै दत्तमत्रेति तमुवाच ह ॥ वन्ने वरं तदा दत्तरगम्या(?) मास्तु मे मिह[ः] ॥ ५८ ॥ प्राप्य योगबलैश्वर्यं त्वत्तो वै शंकर प्रभो ॥ पप्रच्छ च तदा दत्तो महेशमृषिसत्तमाः ॥ ५९ ॥ सन्देहैर्बहुभिर्युको नत्वा देवेश्वरं हरम् ॥

#### दत्त उवाच ॥ ६० ॥

सर्वेषां पर्वतानां वै पुष्या के गिरयः स्मृताः ॥ आवाशः(सः?)कुत्र ते शम्भो लोकैः समनुवर्णितः ॥ ६१ ॥ को हि भूमण्डले पूतः स्थलः समनुवर्णितः ॥ एतन्मे संशयं शम्भो छिन्धि कौतुककारकम् ॥ ६२ ॥

### महेश उवाच ॥

अहमत्र च विन्ध्ये च वसामि मुनिसत्तमः(म?) ॥
तथेतरेषु खण्डेषु द्वीपेषु च सरित्सु च ॥ ६३ ॥
वसामि नात्र सन्देह[ः] समुद्रेषु नदेषु च ॥
तथाप्यहं कथिष्यामि श्रुणुष्व मुनिसत्तमः ॥ ६४ ॥
हिमाद्रिभवनं पुण्यं न मया त्याजितं शुभम् ॥
न मया तत्स्थलं शुद्धं त्यक्तं कालेषु त्रिष्विप ॥ ६५ ॥
नेतरे गिरयः पुण्यास्तस्मान्मे द्विजसत्तमः ॥
प्रिया हिमाद्रिसदृशां नास्ति नास्ति भुवस्तले ॥ ६६ ॥
स्थितो स्थितोस्मि सुप्तोस्मि हिमादौ योगिसत्तमः ॥
यत्र मे पूज्यते देवैः शिरासि हिमपर्वते ॥ ६७ ॥
मिछ(च्छि?)रोत्तरमागे वै पूज्यते नन्दपर्वते ॥
विष्णुरेव महायोगित् मया च ब्रह्मणा तथा ॥ ६८ ॥
तस्माद्धिसदृशां नेत्यन्या गिरयः शुभाः ॥
लिङ्गैबंहुभि संकीणीं नदीभिः समलंकृताः ॥ ६९ ॥
गच्छ पश्यस्व वै योगिन् हिमादि श्रेयमाप्नुहि ॥

व्यास उवाच ॥ ७० ॥ ततः शिवस्य वचना(नान्?) नत्वा देवेश्वरं हरम् ॥ जगामोत्तरमार्गेण हिमाद्रिदर्शितेन पुण्यं सरोवरं नाम जम्बुवृक्षफलोद्भवम्॥ पुष्पदन्ताद्यैगंन्धर्वैर्वल्लकीयुत्तै[:] ॥ ७२ ॥ दृष्ट्वा सरोवरं विप्रास्तथान्यांश्च सरोवरान्॥ र्शेवलिङ्गान्वितान् कांश्चित् कांश्चिद्विष्णुसमन्विताम् ॥ ७३ ॥ ततो जगाम स ऋषिः शुद्धं केदारमण्डलम् ॥ गृहाभिश्चातिपृण्याभिः शोभितं सुमनोहरम्॥ ७४॥ नरनारायणाख्याभ्यां गिरिभ्यां समलंकृतम्।। पूतं हि विष्णुपादाभ्यां सिक्तं मन्दािकनीजलैः॥ ७५॥ संपुज्य बदरीशं तं नारदादिसमन्वितम्॥ श्रिया जुष्टं मणियुतं पार्षदैश्चापि सेवितम्।। ७६।। तथा केदारसंज्ञो(ज्ञं?) वै संपूज्य च पुनः पुनः॥ पुनर्जगाम राजर्षे हिमाद्रिभवनं प्रति ॥ ७७ ॥ ततस्तं दर्शयामास आकराणि च बहुन्यपि॥ स्वर्णान्वितानि साराणि गैरिकैः शोभितानि च ॥ ७८ ॥ तत्र दृष्ट्वा सुपुण्यानि हिमाद्रिदर्शितानि च ॥ शरांसि देवदेवस्य सेवितान्यप्सरोगणैः ॥ ७९ ॥ संपूज्य तानि राजर्षे हिमाद्रिप्रतिपूजितः॥ दृष्ट्वा सर्वाणि तीर्थानि भुनि पातालगानि च ॥ ८० ॥ इमां गाथामगायन्वै दत्तात्रेयो महातपाः॥ लोकसंपूजितो योगी धर्माख्यान्(न?) समन्विताम् ॥ ८१ ॥ अहो हिमाद्रेर्मेहिमानमद्भुतं दृष्टं मया पुष्यगुहासु शोभितम् ॥ यासु सुपुण्यासु महेन्द्रपूजितो विराजते देवपतिः स शंकरः ॥ ८२ ॥ प्रत्याजगाम राजर्षे काशीकाशीशशोभिताम्॥ विश्वेश्वरस्य लिङ्गेन पूता(तां?) दुःकृततारिणीम् ॥ ८३ ॥ इदं पवित्रं परमं रहस्यं हिमाद्रिणा दत्तपथे प्रकाशितम् ॥ श्रुण्वन्ति ये शंकरवाणियुक्तं व्रजन्ति ते ब्रह्मपदं प्रशान्तम् ॥ ८४ ॥ इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे हिमा[द्वि?] चरितो नाम सप्तमोध्यायः ॥७॥

## व्यास उवाच ॥

दत्तं समागतं श्रुत्वा काशीराजसूतो बली।। प्रत्याजगाम वै विप्रा दृष्टतीर्थे तपोनिधिम् ॥ १ ॥ धन्वन्तरीति विख्यातो देववाहाणपूजकः॥ पूजयामास तं योगीं तीर्थपूतं हरिप्रभूम् ॥ २ ॥ अभिषिक्तानि राजर्षे काशीराजपदे शुभे॥ ददौ तमासनं शुभ्रं भोजयामास वै तथा ॥ ३ ॥ स तेन पूजितो राजंश्चोपविष्टः सुखासने ॥ स तस्मै नामयं सर्वमप्रच्छद्योगिवल्लभम् ॥ ४॥ पृष्टः स राजिंधर्वचनं तम्वाच ह ।। तव प्रसादाद्योगीश भव्य(व्यं?) मे समुपस्थितम् ॥ ५ ॥ वदन्ति मृतयः सर्वे वशिष्ठाद्यास्तपोनिधे ॥ राज्ञां चोत्तमवंश्यानां ब्रह्मायत्ता हि संपदः ॥ ६॥ त्विय योगीरवरे योगित् ध्यानमार्गगते प्रभो॥ संपदः सुखभोज्या वै न जाता विपदः क्वचित् ॥ ७ ॥ त्वया दृष्टानि वै ब्रह्मन् तीर्थानि विविधानि च ॥ सरित्सरांसि स्थानानि वाराणस्यादिकानि च॥८॥ त्वामहं प्रष्टुमिच्छामि यद्यनुग्राह्यसि वै प्रभो॥ ख्यातं योगपथैर्युंक्तं अवतीर्णं दिवादिह ।। ९ ।।

## दत्त उवाच ॥

पृच्छस्व राजशार्दूल अपि गुह्यं वदामि ते ॥ ब्रूयुः स्निग्धस्य शिष्यस्य गुरवो गुह्यमप्युत ॥ १० ॥ धन्यन्तरिष्ठाच ॥

पृच्छामि ऋषिशार्द्र तीर्थानि कानि सन्ति वै ॥ ११ ॥ पित्रत्राणि सुपुण्यानि के दृष्टानि त्वयाधुना ॥ केन तीर्थेन वै वित्र सुलभा देवसंपदाः(दः?) ॥ १२ ॥ कथयस्व महाभाग मिय त्वत्यदर्वातनी(नि?) ॥

#### दत्त उवाच ॥

साध् साध् महाभाग कथयामि न संशयः ॥ १३॥ त्वत्समा(मो?)नास्ति राजानः प्रजाभिश्चाप्यलंकृता[ः]॥ येन त्वया महाराज पृण्या वाराणसी पूरी।। १४॥ शासिता नीतियुक्तेन कोन्यस्त्वत्रो(त्तो?)नरेश्वरः ॥ किमन्यानीह तीर्थानि प्राप्य वाराणसीं पूरीम् ॥ १५ ॥ पछ(च्छ?)सि त्वं महाराज कायक्लेशकराणि च ॥ काशीसमानि तीर्थानि कोटिकोटिशतानि च ॥ १६॥ न सन्ति नृपशार्द्छ सत्यं सत्यं वदामि ते ॥ अहं काश्यां गर्मिष्यामि वशामि शिवसन्निधौ ॥ १७ ॥ यो ब्रते स लभेद्राज[न्] शिवसायुज्यतां शुभाम् ॥ तस्मात् काशीं परित्यज्य किमन्यत् पुच्छसे प्रभो ॥ १८ ॥ यत्र कीटपतंगाद्या मृताः शिवपूरं प्रति ॥ व्रजन्ति राजशार्द्ल त्यक्ता चेन्द्रपदं शुभम् ॥ १९ ॥ यत्र विश्वेश्वरा देवो जागति मनुजेश्वर ॥ तस्मानान्यतमं स्थानं नास्ति लोकेषु त्रिष्विप ॥ २०॥ यत्र विष्णुपदोद्भूता गंगात्रिपथगामिनम्(नी?) ॥ दृश्यते राजशार्दूल कालेषु त्रिष्विपस्तथा(?) ॥ २१॥ तस्मानान्यं स्थलं दिव्यं पश्यामि भुवनत्रये।। निश्चलो भव राजर्षे स्थित्वा काशी शिवप्रिया ॥ २२ ॥

## व्यास उवाच ॥

ऋषेर्वाचं समाकर्ण्यं स राजा स्वस्थमानसः॥ पुनर्योगीश्वरं दत्तमुवाच वदतांवरः॥२३॥

## धन्वन्तरिख्वा**च**॥

सत्यमुक्तं महायोगिन् भवता नात्र संशयः ॥ काशीसमानि तीर्थानि नास्त्यन्यानि मया श्रुतम् ॥ २४ ॥ तथापि त्वामपृच्छामि(?) योगीशं योगिसत्तम ॥ काशीसमं तदिधकं कथयस्व द्विजोत्तम ॥ २५ ॥ यत्रेह लोकादमृतं प्राप्यते स्वर्गमेव हि ॥ यं दृष्ट्वा मानुषेनैव देहेन द्विजसत्तम ॥ प्रदि ॥ प्राप्यते विष्णुभवनं पुरा(पुनरा?) वृत्तिदुल्लंभम् ॥ २६ ॥

तमहं श्रोतुमिच्छामि त्वत्तो नैवात्र संशयः॥
दुल्लँभं मानुषे देहं स्मरामि द्विजसत्तमम्॥२७॥
मानुषेनैव देहेन यथाहं स्वर्गमाप्नुयात्॥
वदन्ति पूर्वे राजानो देहे नैवामुना गुरोः॥२८॥
प्राप्ता ते केन मार्गेण कथयस्य न संशयः॥

#### दत्त उवाच॥

धन्योसि नृपशाद्व<sup>°</sup>ल यत्वं मुक्तिमिहेच्छसि ॥ २९ ॥ द्र:प्राप्यो ऋषिभिश्चापि तथान्यैर्देवतागणैः॥ मुक्ति सुदुर्ल्जभा मन्ये प्रृणु राजिषसत्तम ॥ ३०॥ अदृष्ट्वा हिमसंसिक्ते हिमाद्रि गिरिजागुरुम्।। यं स्मृत्वा हिमसंयुक्तं काशीवाससमं फलम् ॥ ३१ ॥ प्राप्यते राजशाद्वील योजनायुतदूरतः ॥ हिमाद्रिसद्शं पूण्यं स्थलं भूमण्डले कवित् ॥ ३२ ॥ नास्ति नास्ति महाराज सत्यं सत्यं वदाम्यहम्॥ हिमं हिममिति ब्रुयाद् योजनायुतदूरगः ॥ ३३ ॥ स सर्वपापैर्मुच्येत विष्णुसायुज्यमश्रुतो(इनुते?) ॥ अपि कीटपतं ङ्वाद्या[:] हिमं श्रुत्वा म्रियन्ति ये ॥ ३४ ॥ विष्णुभवनं पुनरावृत्तिदुर्ल्णभम् ॥ तस्माच्च ऋषिशाद्वंलाः प्राणत्यागम्पस्थिते ॥ ३५ ॥ स्मरणीयं हिममिति हिममेव न संशयः॥ यस्मिन् देशे हिमं नास्ति वक्तव्यं च हिमं हिमम् ॥ ३६॥ प्राणत्यागे समत्पन्ने प्राणैः कष्ठगतैरपि॥ दर्शनात् स्मरणा(णात्?)ध्यानाद्धिमस्य नृंपसत्तमः ॥ ३७ ॥ प्राप्यते विष्णुभवनं नारदादिभिसेवितम् ॥ पुण्यं वक्तुं महाराज हिमादिदर्शनोद्भवम् ॥ ३८ ॥ दिब्पैवंषंशतैरपि ॥ अहमप्यु(प्य?)समर्थोस्मि हिमाद्रेः पथमालम्ब्य राजानः सत्वसंज्ञके ॥ ३९॥ युगे देहेन पुण्येन गता विष्णुगृहं प्रति॥ यत्र वै शिवलिङ्गं हि परितं नुपसत्तम ॥ ४० ॥ विष्णुपदोद्मृता गंगानियवगामिनी ॥ मृणालतन्तुसद्दी पविता सा चतुर्विभा ॥ ४१ ॥

तस्माद्धिमाद्रिसदशं स्थलं भूमण्डले क्वचित् ॥ नास्ति नास्ति महाराज तथ्यं ते कथयाम्यहम् ॥ ४२ ॥ देवदेवस्य शंकरस्य शिरांसि हि॥ नृपसत्तम ॥ ४३॥ हिमशीकरसिकानि दश्यन्ते द्रयन्ते राजशार्द्ल स्थलेषु च जलेषु च ॥ गह्नरेषु च पुण्येषु शिवलिङ्गान्वितो गिरिः॥ ४४॥ हिमाद्रिसद्शा[:] सर्वे नास्त्यन्यो गिरयो नृप ।। विन्ध्याद्या मलययुता नदीभिश्चापि सेविता[:] ।। ४५ ॥ खण्डैर्बहिविधैर्युक्तो हिमाद्रिः पुण्यलक्षणः॥ राजशार्दल शरैश्व समलङ्कृतः ॥ ४६ ॥ तत्राप्येकं गृह्यतमं कथयिष्यामि नृपोत्तम।। गिरिणा दर्शितं मह्यं मानसाख्यं सरोवरम् ॥ ४७॥ यत्र हंसस्वरूपेण जागति शंकरः स्वयम् ॥ निर्मितेनापि सरसा परिसेवितम् ॥ ४८ ॥ तस्मादन्यतमं स्थानं त्रिपु लोकेषु वै नृप ॥ ४९ ॥ पुण्यजलैर्युक्तं सेवितं शिवकिङ्क्ररैः ॥ यस्मात्पुण्या महानद्यो गंगाद्या[:] नृपसत्तम ॥ ५० ॥ शरज्वा(य्वा?)द्यास्तथा पुण्याः संभूताः सरिताम्वराः ॥ नदीनां च नदीनां च यमाद्यं प्रवदन्ति हि।। ५१॥ महत्तीर्थं जानीहि नृपसत्तम ॥ तन्मानसे य(यं?) स्मृत्वा योगिनः सर्वे ध्रुवाद्या नारदादयः ॥ ५२ ॥ संप्राप्ता विष्णुभवनं मार्कण्डेयादिसंस्तृतम् ॥ यं दृष्ट्वा ऋषयः सर्वे तथा वैण्यादयो नृपाः ॥ ५३ ॥ कलेवरेण स्वेनापि प्राप्ता विष्णुगहं प्रति॥ न पश्यामि महाभाग त्रेलोक्ये मानसं समम् ॥ ५४॥ तीर्थं भवादिसंयुक्त विष्णुपादाङ्कितं तथा।। भवन्ति मानवा राजन् यस्य मृत्तिकलेपनात् ॥ ५५ ॥ देवदेहा देवपूज्याः सेव्यमानाप्सरोगणैः॥ यस्य स्नानान् महाराज त्यक्ता देहं हि मानुषम् ॥ ५६॥ भवन्ति ब्रह्मभवने ब्रह्मिषगणसेवितास्।। ज्लपानान् महाराज प्राप्य वै शाङ्करं पदम् ॥ ५७॥

भवन्ति वै शिवगणाः शिवकन्याभिसेवितम् ॥ सरोवरजलं राजन् कणमात्रं स्पृशन्ति ये ॥ ५८ ॥ शतजन्माजितं पापं नाशयन्ति न संशयः॥ पुण्यं मानसनामं वै क्रमिकीटादयोपि हि ॥ श्रुत्वा ब्रह्मपदं श्द्धं व्रजन्ति नृपसत्तम ॥ ५९॥ प्राप्य वै मानसीं भूमि मर्तुमिच्छन्ति ये जना[:] ।। वै विमानमारुह्य वजन्ति ब्रह्मणः पदम् ॥ ६०॥ हिमसीकरसंसिक्तं जलं यः स्नाति मानवः ॥ गंगास्नानसदृशं फलमाप्नोति मानवः ॥ ६१ ॥ किम् मानसतीर्थस्य वर्णनं नृप सत्तम।। वक्तुं वर्षशतैर्वापि न समर्थोस्मि नान्यथा ॥ ६२ ॥ मुक्ताफलसमं तोयं दश्यते नृपसत्तम ॥ ताम्रधातुसमं यत्र सिकता सारसत्तमम्॥६३॥ मानससद्शक्षेत्रं त्रिष लोकेष वै नास्त्युसत्यं(?) मया प्रोक्तं जानीहि नृपसत्तम ॥ ६४ ॥ तस्माद्धिमाद्रिसद्शा नास्त्यन्या गिरयो नृपः(प?)॥ यत्र कैलाशशिखरं यत्र वै मानसः सरः ॥ ६५॥ स्मृत्वा हिमाद्रिशिखरं राजानस्तु कृते युगे॥ गत्वा स्वेनैव देहेन गता ब्रह्मपदं प्रति॥६६॥ हिमाद्रिसदशा नान्ये गिरयः सन्ति वै नृप ॥ वै रुद्रदेवस्य विराजन्ते शिरांसि ह ॥ ६७ ॥ यस्य कक्षे महाराज शिवलिङ्गं तथाच्युतम्॥ देवगन्धर्वैर्ब्रह्माद्यै ऋषिभिस्तथा ॥ ६८ ॥ यत्र सुप्तः शिवः साक्षाद् भवान्या सह वै नृप ।। घण्टाकर्णादिभिश्चान्यैः पार्षदैः स्विराजितः॥ ६९॥ यत्र केदारमार्गेण योगभ्रष्टा हि योगिनः॥ प्राप्योत्तरगिरि राजन् शिवलिङ्गत्वतां गताः॥ ७० ॥ पुण्यं वक्तं वर्षशतैरपि ॥ हिमदशैनजं शवनोमि महाराज किम् तत्पूजनं शुभम्॥ ७१॥ हिमाद्रिमुलं(ल?) संस्पर्श(शित्) पदमात्रादिप प्रभो ॥ विलीयन्तेह पापानि हिमवद्भास्करोदये॥ ७२॥

.

हिमाधित्यगतां भूमि दृष्ट्वा राजिषसत्तमः॥ अपि कीटपतङ्गाद्या[:] व्रजन्ति ब्रा(ब्र?)ह्मणः पदम् ॥ ७३ ॥ संस्पृश्य नृपशार्द्छ हिमाद्रि पर्वतोत्तमम्॥ व्याधाः किराताः पापिष्ठाः गता ब्रह्मपदं प्रति ॥ ७४ ॥ शिष(ख?)राणां हि माहात्म्यं वक्तूं राजिषसत्तम ॥ स्वयमेव हरः साक्षान्न शक्नोति न संशयः॥ ७५॥ को हि मानसक्षेत्रस्य ब्रह्मणा रचितस्य च॥ शिवलिङ्गान्वितस्यापि गाङ्गेयैः पूरितस्य च॥ ७६॥ माहात्म्यं कथित्ं राजन् स्वयमेव शतक्रत्[:] ॥ बृहस्पतियुतः साक्षा(न्) न शक्नोति न संशयः ॥ ७७ ॥ यं ब्रह्मा रचयामास मनसा मानसं सरम्॥ माहात्म्यं तस्य कथितुं न शक्नोमि नरेश्वरः(र?) ॥ ७८ ॥ यस्य पूर्णे जलै राजन जाताः सर्वे सरिद्वरा[ः]॥ गङ्गाद्या वेरिकां(?) ताश्च तथा पूर्णंसरोवरा[:] ॥ ७९॥ यत्र पूण्यं तपस्तप्त्वा राजन् राजा भगीरथः॥ आनयामास वै गङ्का स्थमार्गे न संशयः॥ ८०॥ यस्मात् पुण्या सरिच्छेष्टा शरयूलोकपाविनी ॥ वशिष्ठोहिष्टमार्गेण संभ्ता नृपसप्तम ॥ ८१ ॥ यस्मात् सुपुण्यदा नद्यो जाता वान्या नरोत्तम ॥ नानाविधैः पक्षिगणैर्मतस्याद्यैरपि शोभिता । ८२॥ यस्य नामेन(?) राजर्षे मानसः खण्ड उच्यते॥ तावत् खण्डं महाराज पूरितं मानसैजंलै[:] ॥ ८३ ॥ तस्य खण्डस्य मध्ये च मानसाख्यस्य वै तथा ॥ हिमाद्रिशिखराः पञ्च दृश्यन्ते नृपसत्तम।। ८४॥ तेभ्यो भागो हि विज्ञेयं खण्डानां नृपसप्तम॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे हिमाद्रौ मानसवर्णनं नामाष्टमोध्यायः ॥ ८ ॥

#### व्यास उवाच ॥

इति दत्तवचः श्रुत्वा धन्वन्तरिर्नृपोत्तमः॥ सरोवरसमुत्पत्ति पप्रच्छ ऋषिसप्तमाः॥१॥

## धन्वन्तरिष्वाच ॥

कथं हि मनसा ब्रह्मन् ब्रह्मा लोकपितामहः॥ ससर्जं मानसं पुण्यं ब्रह्मर्षिगणसेवितम्॥२॥

### दत्त उवाच ॥

भ्रुणुष्व नृपशार्द्ल कथ्यमानां मयाधुना ।। मानसाख्यसमुत्पत्ति विस्तरेण न संशयः॥३॥ ज्ञात्वा कैलाशशिखरे देवदेवं शिवापतिम्॥ गणैर्बहुभिः संयुक्तं छ्द्रकन्याभिः सेवितम् ॥ ४ ॥ हिमालयं पुष्यं देवगन्धर्वसेवितम् ॥ पुण्याश्रमसमायुक्तं हिमसीकरसेवितस् ॥ ५ ॥ स्मृत्वा ब्रह्मसुताः सर्वे मरीचित्रमुखादयः॥ कैलासाधित्यगां भूमि तपस्तम् प्रजग्मु हि।। ६।। हंसस्वरूपेण ददृशुः शंकरं प्रमुख्।। सेवितं पार्षदगणैः पार्वत्या च समन्वितम्॥७॥ तत्र पूजवामासुमंरीव्यमुखादयः॥ वैदिकेन विधानेन वान्त्रिकेनृपसत्तम ॥ ८॥ तत्र कान्तासु पुष्पासु नुहासु नृपसत्तम ।। तेपिरे सुमहात्मानस्तपः परमदुष्करम्॥ ९॥ तेषां तपस्यमानानामृ**ष्यमं** नृपसत्तम ॥ ययुद्धीदशवर्षाणि स्नारका मन्दाकिनीजलैः॥ १०॥ ततः कालेन महता ऋषकः सरववादिनः॥ हिमतुँ हि महाराज प्राप्तं कृष्टा सपोधनाः ॥ ११॥ तथा पुष्पा[न] गिरीन् सर्वान् विकेत परिपूरितान् ॥ बभुबुम्लिबवदना[:] क्याज नुपसत्तमः ॥ १२ ॥ गन्तुं मन्दािकनी राजन् न शक्तः ब्रह्मणः सुताः ॥ खिद्यमाना महाराज दृष्ट्वा तिन्नर्जेलं स्थलम् ॥ १३ ॥ प्रजग्मुक्रँह्मभवनं देवेन्द्रप्रतिपूजितम् ॥ तत्र गत्वा विधातारं महेन्द्रप्रतिपूजितम् ॥ १४ ॥ तुष्टुवृ ऋषय सर्वे मरीचिप्रमुखादयः ॥

## ऋषय ऊचुः ॥

नमो ऋषीणां गुरवे ब्रह्मणेनन्तशक्तये॥ सृष्टिस्थित्यन्तरूपेण सृष्टिस्थित्यन्तकरिणे॥१५॥

#### दत्त उवाच ॥

इति तेषां हि वचनं श्रुत्वा लोकपितामह[ः] ॥ उवाच वचनं राजनृषीणां हितकारकम् ॥ १६॥

## ब्रह्मोवाच ॥

कथयध्वं महाभागा येन यूयमुपागता।। कारणं तदशेषेण भवतां खेदकारकम्।।१७॥

## ऋषय ऊचुः॥

त्वत्प्रसादेन वै ब्रह्मन् नास्ति दुःखानि साम्प्रतम् ॥
दैत्यानां दानवानां च राक्षसानांस्तथैव च॥ १८॥
कैलासाधित्यगां भूमि प्राप्य सर्वे तपस्विनः॥
तपस्तपन्ति वै ब्रह्मन् स्नात्वा मन्दािकनीजले॥ १९॥
दृष्ट्वा हिमतुँ सम्प्राप्तं मत्वा गङ्गा हि दूरगाम्॥
खिद्यन्ति ऋषयः सर्वे जलहीना न संशयः॥ २०॥
इत्याचारिवहीनास्मो वािदनो ब्राह्मणा विभो॥
खिद्यन्त्यहींनशं सर्वे कुलहीना यथा स्त्रियः॥ २१॥
तेषामुपायं लोकेश चिन्त्यतां यदि रोचते॥
येनोपायेन ते सर्वे भवन्ति सुखिनो द्विजाः॥ २२॥

#### दत्त उवाच॥

तथेत्युक्ता स भगवान् ब्रह्मा लोकपितामहः ॥ २३ ॥ मनसा मानसं क्षेत्रं ससर्जं नृपसत्तमः ॥ लिङ्कां तन्मध्यगं राजन् स्वर्णहंसमयं शुभम् ॥ २४ ॥ चकार स स्वयं ब्रह्मा मनसा हंससेवितम्॥ गङ्गया पूरितं चक्रे विष्णुपादोपपन्नय(?) ॥ २५ ॥ राजन् प्रवाहबहिभयुंक्तया मनसा प्रभुः॥ निकाशरहितं राजन् गौरीकैलासमध्य(ध्यम?)म् ॥ २६ ॥ गाङ्गेयैश्च प्रवाहैर्वे चतुर्दंशभिरलंकृम्॥ ससर्जं मनसा ब्रह्मा मानसाख्यं सरोवरम् ॥ २७ ॥ ऋषीणामाश्रमैः पूण्यैः सेवितं सुमनोहरैः॥ मूलं तमेव राजर्षे सरितां स चकार ह ॥ २८ ॥ तथा नदानां शुद्धानां पूज्यानां दैवतैरिप । तस्य संचिन्तनाद् राजन् गंगाविष्णुपदोद्भवा ॥ २९॥ आविर्भृता सरिच्छेष्टा पुण्ये मानसरोवरे।। ततस्तानब्रवीद् ब्रह्मा मरीचिप्रमुखान् द्विजान् ॥ ३० ॥ गम्यतामाश्रमं पुण्यं तत्र सुखमवाप्स्यथ।। ब्रह्मवचनान् मरीचिप्रमुखादयः ॥ ३१ ॥ ततस्तू प्रजन्मुः स्वाश्रमं राजन् गृहाभिः समलङकृतम् ॥ ददशःस्ते तदा राजन् पुण्यं मानसरोवरम् ॥ ३२ ॥ तन्मध्ये शिवलिङ्गं च स्वर्णहंसमयं शुभम् ॥ ततस्ते निश्चला राजन् बभृतुर्ब्राह्मणोत्तमाः ॥ ३३ ॥ पुण्याश्रमसमायुक्ता[ः] ऋषिपत्नीभिरन्विता[ः]॥ गृहासूकान्तिपृष्यासु स्नात्वा मानसरोवरे ॥ ३४ ॥ पूजयन् शंकरं राजंस्तस्थु[:] सह पत्निभिः॥ इदं पवित्रं परमं रहस्यं श्रीमानसास्यस्य च सृष्टियुक्तम् ॥ ३५ ॥ श्रृण्वन्ति ये ब्रह्मपदं प्रयान्ति संसेवितां किन्नरनायकाभिः॥

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे सरोवरसमुत्पन्तिर्नाम नवमोध्यायः॥ ९ ॥

#### व्यास उवाच ॥

सरोवरसमुत्पत्ति श्रुत्वा काशिपतिस्तदा ।।
पूजियत्वा ऋषिश्रेष्ठं पुनः पप्रच्छ धर्मवित् ॥ १ ॥
धन्वन्तरिरुवाच ॥

अगम्य रूपं हि गिरिं हिमालयं वदन्ति सर्वे मुनयः शुभव्रताः ॥ विलङ्घ्यतं पर्वतनायकं गुरो स केन मर्त्ये प्रकटीकृतं वद ॥ २ ॥

### दत्त उवाच ॥

शृणु त्वं राजशार्द् मयोकं शुभलक्षणम् ॥
पुराणवचनैर्युक्तं शुभैर्वेदिवचारतैः ॥३॥
वैवश्वतकुले जातो मान्धाता नाम नामतः॥
बभूव राजा मितमान् प्रजापोषणतत्परः॥४॥
धर्मात्मा सत्यवाग्दातो(न्तो?) धर्मो विग्रहवानिव॥
स यागविरतो राजा बभूव नृपसत्तमः॥५॥
कदाचिश्वपशार्द् तस्मै राज्ञे वसुन्धरा॥
स्त्रीरूपधारिणी देवी भूभुजस्यान्तिकं गता॥६॥
वन्ने सा तं तदा देवी राजानं मनुगोत्रजम्॥
उपस्थिता महाराज निशीथे वर्र्वाणनी॥७॥
कमयामि न संदेहो हत्वा कामोपमं नृपम्॥
दृष्ट्वा नां(कां?)राजनार्द् राजनार्द् सम्प्रतम्॥ ८॥

## मान्धाता उवाच ॥

काशि(सि?)त्वं वै वरारोहे कामिनी कामनायिका॥ देवानां दानवानां वै राद्यः (राना?)नृतानुरी॥९॥ वल्लभाश्च(च?) सिवा भद्रे नागानां तक्षकादिनाम्॥ किमु त्वं मानुषाणां हि गन्धर्वाणां तथा शुभे॥१०॥ वल्लभा ह्यसि भद्रं ते कथयस्व न संशयः॥

## धरोवाच ॥

नास्म्यहं देवदैत्यानां नायिका नृपसत्तमः (म?)॥ ११॥

नास्म्यहं मानुषाणां वै गन्धर्वाणां महात्मनाम् ॥ तवास्मि नायका कान्त मन्यसे यदि मे वच[:]॥ १२ ॥ त्वमेव नायको राजा विधिना चोपदेष्टितः ॥ स्त्रीरूपधारिणी चाहं धरास्मि नृपसत्तम ॥ १६ ॥ दृष्ट्वा त्वां कामसदृशं रन्तु[म्] न्वामिहमागता ॥ नान्ये मद्भोगकरणे राजानो नृपसत्तम ॥ १४ ॥ शक्तास्त्वमेव शक्तोसि सत्यं ते कथयाम्यहम् ॥

## राजोवाच ॥

मया पूर्वं प्रतिज्ञातमेकपत्नीव्रतं शुभे । १५ । नाहं तदन्यथा कर्त्तमृत्सहामि न संगयः । गच्छ चान्यान्महाभागे नृपांस्त्वद्भोगसंमतान् । १६ । कान्ता न्रिरासमायुक्तान् स्वर्णाळङ्कारगोभिनात् । प्रार्थ्यत् तास्त्वं(?) महाभागे क्रीडिज्यिम यथासुषम् । १६ । किमीदृशानां भूपानां तज्जनं प्रसिह्प्यिम ।

## धरोवाच ॥

मा वदस्व महाराज कालकूटोपमेव च १११८ व्यक्ति त्वां नृपशार्दूल न भजामि धराधिगम १ त्वमेव धर्म जानासि धर्मत्यागः कथं त्वया ११८० कृ(क्र?)यते राजराजेश कथयस्व न नंधयः । कामंहि याच्यमानां वै यस्त्रियं त्यजित प्रभो १६० स याति नरकं घोरं यावञ्चन्द्रदिवाकरौ ।

## राजोवाच ॥

यदि धर्मं हि जानासि धर्मज्ञे धर्मलक्षणम् १६६० तर्हि मे वचनं सत्यं श्रृणुष्वेकाग्रमानमा १ स्मरसि त्वं महाभागे यद्येवं धर्मलक्षणम् १६६० तर्हि योग्यान् पतींस्त्यज्य किमिह संस्थिता ह्यमि ।

## धरोवाच ॥

न जीर्णास्मि महाराज राजिभः पुष्पकारिभिः ॥ २३ ॥
भुक्त्वा मां वै गताः स्वर्गं राजानः शुभलक्षणः(णा ३) ॥
न जीर्णं वै महाभाग देहं मे शुभलक्षणम् ॥ २४ ॥

तस्मात्तेषां सह गतं मया त्यक्ता न संशयः॥ भुंक्ष्व मां नृपशार्दूल न त्वां त्यक्षामि सांप्रतम्॥ २५॥ तव धर्मांचरी साहं भविष्यामि न संशयः॥

#### राजोवाच ॥

यदि सत्यं त्वया प्रोक्तं मनोवाक्कर्मभिः शुभे ॥ २६॥ तिह् त्वं शपथं सत्यं कुरु सत्यं वदाम्यहम् ॥ वयं हि मानवा भद्रे मृत्योवंशगता भृवि॥ २७॥ स्त्रियस्तु सहचारिण्यः सन्त्यस्माकं न संशयः ॥ स्थित्वा भृवस्थले देवी त्वमासीत्यजरामरा॥ २८॥ भोगं न रोचते मह्यं तस्मात्ते मानवैः सह॥ यदि सत्यं त्वया प्रोक्तं वचनं वीरवल्लभे॥ २९॥ आत्मसत्यं पुरस्कृत्य शपस्व शांकरौ पदौ॥

#### धरोवाच ॥

यदि मां राजशार्व्ल भोगजीणां करिष्यसि ।। ३० ॥
सहैवाहं गिमष्यामि सत्यं ते कथितं मया ॥
भूत्वा जीणें शरीरा वै यदि त्वां हि ज्य(त्य?)जाम्यहम् ॥ ३१ ॥
तिहं शपामि राजर्षे पादयोः शङ्करस्य वै ॥
सहधर्मचरी राजन् भविष्यामि न संशयः ॥ ३२ ॥
वचनं ते परित्यज्य न चान्यत् करवाम्यहम् ॥
मया सत्यं पुरस्कृत्य वचनं समुदाहृतम् ॥ ३३ ॥
न चान्यमनुपश्यामि शपामि शिवपादयोः ॥

### दत्त उवाच ॥

इति तस्याः समाकण्यं वचनं मानवेश्वर[ः] ॥ ३४॥ चकार पाणिग्रहणं धरायाः राजसत्तमः॥ तया सह तदा राजा कुञ्जेषु च वनेषु च॥ ३५॥ रेमे नृपज्ञार्यूलः शचीपतिरिवः(व?) स्वयम्॥ गृहे कदाचिद्विपिने कदाचित् जले कदाचित्सिक्तिः समन्तात्॥ ३६॥ स विष्ठितो भूपतिरेकसंज्ञो रेमे धरायाः सहितो नरेन्द्रः॥ ततः कालेन राजिषः शतकतुसमोपमः॥ ३७॥ राजसूर्यं महायज्ञं कृत्वा तां समुपाह(ह्वृः)यत्॥

## धरोवाच ॥ (राजोवाच ?)

धरे भवतु भद्रं ते उत्तिष्ठ गहनं प्रति॥ ३८॥ तत्र गत्वा तिपष्यामस्तपः परमदुष्करम्॥ सर्वेषां गमनं देवी वार्द्धक्ये काननं प्रति॥ ३९॥ अस्माकं तु परो धर्मस्तपसे च न संशयः॥ तेन स्वर्गं गमिष्यामि त्वया सह वसुन्धरे॥ ४०॥ तेनैव भोगानिबलान् प्रापयासि न संशयः॥

#### दत्त उवाच ॥

ततस्तद्वचनं श्रुत्वा घरा सा चारुहासिनी ॥ ४१ ॥ अट्टाट्टहासमशिव(वं?) चकार नृपसत्तम ॥ उवाच वचनं साध्वी राजानं चारुदर्शंनम् ॥ ४२ ॥ तपःपूतं सुगम्भीर(रं?)शचीरिव पुरन्दरम् ॥

### घरोवाच ॥

नाहं जीर्णास्मि राजर्षे जरया देहजीर्णया ॥ ४३ ॥ त्वया सह कथं यूना गमिष्यामि यतव्रता ॥ सांप्रतं जीर्णदेहस्त्वं किमुमा(?) निहं जीर्यते ॥ ४४ ॥ जरियत्वाथ मां बाला (लां?) शोभाड्यां चारुहासिनीम् ॥ ततस्त्वं नृपशार्द्रल भुक्ता भोगान्यथेप्सितान् ॥ ४५ ॥ संपूज्य च ऋषीन्सर्वान् मया सह दिवं व्रज ॥

### दत्त उवाच ॥

तयेरितं समाकण्यं कोपाविष्ठोभवसृषः ॥ ४६॥ समुत्थाय महासि स हन्तुं तामुपचक्रमे ॥ उवाच वचनं चापि ॥ ४७॥ हिनिष्यामि दुराचारे पापे सत्यविर्वाजिते ॥ त्वामद्य वेदरिहतां सत्यवाणिविर्वाजिताम् ॥ ४८॥ दृष्ट्वा मां स्थविरं दान्तं या त्वम् भाषिस सांप्रतम् ॥ जीर्जयत्वेति तस्मान्त्वां हिनिष्यामि न संशयः ॥ ४९॥ तस्य तद्वचनं श्रुत्वा दृष्ट्वा चासि समुद्यताम् ॥ नृपस्य भयसन्त्रस्ता स्त्रीरूपा प्राद्रवन्मही ॥ ५०॥ ८

तावन् वधाद्राजिषिभित्वा चासि(सि?) समुद्यताम् ॥ ततो हिमाद्रिभवने प्रविष्टां तां वसंधराम् ॥ ५२ ॥ नृपतिर्दूरात् कुण्डलेन विराजिताम्।। तत्रैव राजर्षिज्जंगामासिधरः स्वयम् ॥ ५३ ॥ क्षत्रियैश्वापि संस्तुतो नृपतिस्तदा॥ ततस्तस्माद्विनिष्क्रम्य भीता राज्ञो भयाद्धराः(रा?) ॥ ५४॥ जगाम मानसं क्षेत्रं यं ब्रह्मा विस्जत्पुराः(रा?) ।। तामन्वधावद्राजींषश्चकासिवरभृतस्वयम् स्थिवरो वालवहान्तः पदातिरपराजितः।। तत्र गत्वा स राजिष असिमुत्पाद्य(ट्य?) वेगवान् ॥ ५६॥ वसुधायाः शिरं राजन् संजहार सकुण्डलम् ॥ अजरामरदेहा सा हतमात्रा वसुन्धरा॥ ५७॥ विवेश मानसक्षेत्रं देवर्षिगणसेवितम् ॥ ततस्तेनैव मार्गेण धराधरगृहं शुभम् ॥ ५८॥ प्रविश्य सा धरा राजन् दधार वसुधातलम् ॥ ततः प्रभृति राजर्षे मत्वा गूढां वसुंधराम्॥ ५९॥ क्षेत्रं तं खनयामास सवैदेवनमस्कृतम्॥ खनित्वा नृपशार्द्ल(लो?) धनुषा स्वेन वै तदा ॥ ६० ॥ वसुधादेवीं रत्नाकरसमन्विताम्॥ ददर्श शिवलिङ्गं वै स्वर्णहंसमयं ततः॥ ६०॥ पूजयामास तं राजा विधिदष्टेन कर्मणा।। पुनः स विनयामास पूजियत्वा शिवं प्रभुम् ॥ ६१॥ वापि त्रिलोकेशं पूर्वे योगीश्वरं हरम ॥ यत्र यत्र खनद्राजा तत्र तत्र सरिद्वरा॥६२॥ धात्रा चाप्युपदिष्टा सा आविर्भूता बभूव ह ॥ ततः स राजा मितमान् मानसाख्यं सरोवरम् ॥ ६३॥ मनसा निर्मितं धात्रा ददर्शं नृपसत्तम॥ तं दृष्ट्रा मानसं क्षेत्रं ब्रह्मणा निर्मितं प्रभो॥ ६४॥ रता कि स्थानैर्वहाभरङ्कितैः ॥ हर्षेण महता युक्तः स राजा नृपसत्तम[:] ॥ ६२॥

सानव (वं अत्योजनसम्बद्धाः) तन्त्र विकासित । इन्सियसित सामका ॥ ५५ । न्द्रसम्बोर सः नवार तथा मुख्याताक त जन्दे न गापुर्वेशनुस्तरमञ्जय ॥ ५०॥ µका नं धाय गागरं मानानिय ॥ ारको∴जठी सीत्या स राजा कुसुमास्थितम् ॥ ५८ ॥ अव्यक्ष्य (असीन विश्वाप सुपसनामाः) ॥ देवस्ताः गर्वे त्यंनिर्भरमानमाः॥६९॥ रं पुरः बरायामान्देष्टाः मानगरीवरम् ॥ वेन्द्रतीदृतः प्राप्तं विमानं गर्वकामदम् ॥ ७० ॥ क्य । गर्जायजंगम हरिमन्दिरस्॥ कृषयः सर्वे हन्द्राञ्चलकोनवासिनः ॥ ७१ ॥ म्बन्तं गान् हिनीयमित्र गागरम्॥ सर्वे महाराज केनायं मानसं सरः॥ ७२॥ क्ति (शि?)ती प्रकारयोगी संदायाविष्टमानमाः ॥ (न्द्रामप्यगम्योसी देवपुज्यः सरोवरम् ॥ ७३ ॥ हिस्सपः केनायं कृतः संदोरते हिजाः॥ द्विजानां नृपसत्तमः॥ ७४॥ प्रशंसमानानां सीरा ततो वाणी अन्तरिक्षादभाषत ॥ ।यो मास्तु वै विप्राः भ्रुण्वन्तु मम भाषितम् ॥ ७५ ॥ श्भमतं संशयच्छेदकारकम् ॥ **प**र्वतं व्यवतकुले जाती मान्धाता नाम भूपतिः॥ ७६॥ ार्थ स्तृतितो विप्रा महता कारणेन च ॥ काशितोयं तेनैव नदीभिक्षापि रन्वितः(?)॥ ७७॥

### दल उवाच ॥

दीरितं समाकण्यं क्षेत्राया नृपोत्तमः(म?) ॥
भूद्धः स्वस्थित्तसास्ते ऋषयो नष्टिविश्रमाः ॥ ७८ ॥
भिद्य नृपितं राजंस्तुष्टुवृस्ते न संघयः ॥
शिकानां द्वितकत्तरिं मानसाख्यप्रकाशतः ॥ ७९ ॥
भ्योस्ति स नृपो राजन् येनायं मानसः सरः ॥
मनसा निर्मितः पुण्यो ब्रह्मणा हितकारिणा ॥ ८० ॥

# मानसखण्डे

प्रकाशितोयं राजर्षे शिवलिङ्गसमिन्वतः ॥ स राजा भूतले पुण्ये ख्यातब्यो नात्र संशयः ॥ ८ ततः प्रभृति राजर्षे मानसाख्यसरोवरः ॥ ऋषिगम्यो सुगम्योभूद् गिरिराजशिरोपरिः(रि?)॥ ८ मान्धातुश्चिरतं राजन् यः शृणोति समाहितः ॥ प्राप्नोति विष्णुभवनं यावदाहृतसंटलवम् ॥ ८

इति श्रीस्कन्दपुराणे मानसखण्डे मान्धातुश्वरितं नाम दश

OF

## THE ALL-INDIA KASHIRAJ TRUST

 His Highness Maharaja Dr. Vibhuti Narain Singh, M. A., D.Litt.; Fort, Ramnagar, Varanasi.—(Chairman).

Trustee nominated by the Govt. of India:-

2. Dr. Raghunath Singh, M.A., Ph.D., D.Litt., LL.B.; Varanasi.

Trustees nominated by the Govt. of Uttar Prades':-

- Pt. Kamalapati Tripathi, Member of Parliament, New Delhi.
- 4. Vacant.

Trustees nominated by His Highness the Maharaja of Banaras.

- Maharaj-Kumar Dr. Raghubir Sinh, M. A., P. Litt.; Raghubir Niwas, Sitamau (Malwa).
- Pt. Giridhari Lal Mehta, Varanasi; Managing Director: Jardine Handerson Ltd.; Scindia Steam Navigation Ltd. Trustee: Vallabhram-Saligram Trust, Calcutta.
- 7. Padmabhushan, Pt. Baladeva Upadhyaya, M. I., Sahityacharya, Vachaspati; Formerly Diractor, Sampurnananda Sanskrit University; Ravindrapuri, Varanasi.

Donation made to All-India Kashi Raj Trust, 1 ort Raunnagar, Varanasi, will qualify for exemption under Sec. 80G of the Income Tax Act, 1961 in the hands of donors, vide certificate No. 53 5 9 (238/80-81/Teach) dated 9.12.80

The 'Purāṇa', Bulletin has been started by the Purāṇa Department of the All-India Kashiraj Trust with the aim of organising the manifold studies relating to the Purāṇas. It specially discusses the several aspects of text-reconstruction, of the interpretation of the vast cultural and historical material, and of the obscure esoteric symbolism of legends and myths of the Purāṇas.

The editors invite contributions from all those scholars who are interested in the culture of Purāṇa literature in which the religion and philosophy of the Vedas have found the fullest expression.

### ANNOUNCEMENT OF FOUR NEW PROJECTS

The All-India Kashiraj Trust has resolved to introduce four new Projects for the advancement of Purānic learning. The Trust heartily requests all scholars interested in Purānic study for cooperation.

- (1) Publication of monographs dealing with Purāṇic literature (i. e. works bearing the name of Purāṇas or Upapurāṇas) in all the regional languages of India. Each monograph should contain a detailed account of published works, of MSS. preserved in the libraries and the Private Collections and of works known through quotations.
- (2) Publication of unpublished theses on important Puriãic subjects.
- (3) Publication of a series of monographs (not less than 100 pages) on the lives of the great sages as described in Purāṇic literature.
- (4) Publication of Sanskrit Digests by traditional scholars on Purānic subjects. These digests may be published in the Bulletin also.